# Living the Lotus 11



#### Living the Lotus Vol. 242 (November 2025)

【發行】 立正佼成會 國際傳道部 〒166-8537 東京都杉並區和田2-7-1 普門傳道媒體中心3F

Tel: +81-3-5341-1124 Fax: +81-3-5341-1224

E-mail: living.the.lotus.rk-international

@kosei-kai.or.jp 編輯負責人: 赤川惠一

主編: 三川紗知 翻譯: 矢島希和子 編集: 國際傳道部專員 立正佼成會是1938年由開祖庭野日敬、脇祖長沼妙佼創立的以法華三部經為所依經典的在家佛教教團。是一個在家庭、職場、地域社會中實踐釋尊的教誨,以構築世界和平為理念的人們聚集的地方。目前,在會長庭野日鑛的指導下,全體會員以佛教徒的身份,致力於弘法傳道的同時,偕同宗教界及各界人士在日本國内及海外開展著各式各樣的和平活動。

Living the Lotus - Buddhism in Everyday Life(活用法華經~生活中的佛教)在這個標題中,包含了在日常生活中活用法華經的教義,就像在污泥中綻放的美麗的蓮花一樣,豐富人生,並把這個人生變得更有價值這個願望。我們將通過這份刊物,利用網路把可以在日常生活中活用的佛教帶給全世界的人們。





#### 無處可去的我們

本月迎接生誕會的開祖恩師,自本會創立以來始終祈願人類的和諧與世界和平。在與我 現在相同的米壽(八十八歲)之年,闡述著這樣的志願「希望自己活著本身能成為對他人布 施的人生」。

然而,無論在哪個時代,總有人因為事情無法如自己所願而心生不滿,憎恨與自己對立的人,甚至為了自身的利益,全然不顧和諧,毫不在意地打擊對方,甚至不惜造成國家與社會的分裂。尤其是現在,當我們看到世界各地正在發生的現實情況,總讓人覺得作為人的重要價值被遺忘了。

在這些應該重視的事情中,最重要的就是明白,我們每個人都是在無盡的因緣中,相互 共生共存的道理。

「美國前太空人施威卡特會說過一句話:「一個了解宇宙的人,絕對無法再回到從前那樣的自己。」我也曾親自聆聽過他的一場演講。而彷彿在印證施威卡特的發言一般,日籍太空人山崎直子也曾談論她從宇宙看到的地球之美,以及返回地球後感受到的,對地球的珍愛之情。並分享了她的體驗:「所有生物都在這顆地球上,因著各種平衡而得以生存」,並進一步述說:「因此,人類彼此爭鬥是一件非常令人感到悲傷的事。從宇宙的角度來看,地球的確就是一艘宇宙太空船」(《中外日報》平成二十八年一月二十七日)。

身為美國史上太空人之一的舒拉曾說過:「我雖曾離開地球三次,但我沒有其他地方可去。請善待這艘名為地球號的宇宙太空船。」他透過這段話提醒我們應該有所自覺的重要之事。我們互相傷害,破壞和諧的過程,只會加速秩序與地球環境的毀滅,招致人類自己的滅亡。



#### 胸中常保自燈明及法燈明

如果向世界上的執政者寄送從宇宙觀看地球的照片,或許就會促使他們意識到我們的 生命來自何處,以及我們是遵循何種自然法則生存,並進而讓其中一些人體會到「現在不 是互相征戰的時候」。我這樣的想法是否稍微過於樂觀了呢?不過,至少對正在學習佛法 教義的我們而言,不僅早就意識到地球的重要性,也早已學到如何遠離紛爭與分裂,帶來 和諧的法門。

佛法教導我們, 諸多事象皆在流轉(無常), 一切萬物因緣而生, 彼此相依共存的關係才得以成立(無我、空)——如果我們能認識這些真理, 覺醒於自己生命存在於此刻的奇蹟與可貴, 就不會再讓瞋恚與貪欲的火焰燃起(涅槃寂靜)。開祖恩師以具體的語言詮釋這「涅槃寂靜」的境界: 「彼此相親相愛, 互相關懷, 對落後的人伸出援手, 對力量不足的人出力幫忙, 在互相調整平衡的過程中, 一起往前走。如果所有人類都能以這種方式生活, 我們就不僅能過上充滿生機勃勃的創造與進步的生活, 更能體會到無比的安詳。」以此心願作為自身的依靠(自燈明), 以世間的理法為依歸(法燈明), 幫助身邊有困難的人, 主動關心他們的處境, 再讓心貼近那些與自己無特別緣分的人所面臨的困境, 踐行自己力所能及的事, 這可以說是每個追求寂靜世界的人所實踐的「和平行」。

在此基礎上,開祖恩師也向大家呼籲:「與其抱怨房間的黑暗,不如主動去打開窗戶吧。」「聽聞釋迦牟尼教誨的我們,應該主動去打開人們的心靈之窗,在無明的黑暗中高舉名為佛法教義的燈。」——或許現在正是這句話最有力地迴響的時刻吧。

(『佼成』2025年11月号)





#### 您大約在什麼時候, 出於什麼樣的動機加入了立正佼 成會?

我是在2001年4月,在我嫂嫂——立正佼成會龍山 支部長吳貞淑的引導下加入立正佼成會的。當時我入 會的動機,是出於當時希望能將兩個還在幼稚園的兒 子培養成乖巧懂事的好孩子。那時我的兩個兒子總是



林秀貞女士

坐不住,無論到哪裡都會做出讓人指責的行為。另一方面,我嫂嫂也有兩個十多歲的兒子,他們都非常聽話、性情溫和,而且聰慧伶俐。看到她兒子們的表現,我心裡想,如果我也加入立正佼成會,也許就能把自己的孩子培養得像她的孩子一樣。

入會之後,我開始學習家庭教育,並積極參加法座修行與健幸行等活動,也進行追善供養,手導與引導他人入會等實踐。此外,在家庭中,我也努力落實「三項實踐」:① 主動向家人問早安;② 被叫到名字時要答應「是」;③ 起身後要把椅子收好,脫下的鞋子要擺整齊。目前我擔任主任一職,每天都懷著感恩的心持續修行。

#### 今年八月在本部舉行的東亞幹部教育, 您是帶著什麼 樣的心情參加的?另外, 您覺得最大的收穫是什麼?

我長年以來因為先生沉迷賭博而飽受經濟困苦。在 此期間多次蒙李幸子教會長及李京子顧問(前韓國教 會長)給予指導。然而,即使接受了這些指導,我卻常 常找藉口說「因為這樣所以做不到」或「因為這個理由 所以不能去」。如今回顧過去,如果當時我能夠坦然、 真誠地接受每一次的指導並付諸實踐,也許就不會經 歷那麼多年的辛苦。這一次,當李教會長對我說:「要 不要參加在本部舉辦的東亞幹部教育呢?」時, 我沒有再多想, 而是以誠懇的心立刻回答:「好!」並參加了這次活動。

在東亞幹部教育中,我們學到了許多關於法華經的教義以及法座的意義等內容,但特別是在教會實習中,我學到了兩件寶貴的事。第一件是實習家庭的會員向我講述了從祖先延續而來的「生命」的尊貴與不可思議,並教導我回向供養的意義以及行供養的重要性,以報答對祖先的感謝。在韓國,受儒家教義的影響,尊敬祖先和孝順被視為重要的美德。然而,聽著這些話,我重新審視自己,反省自己是否真的從心底感謝過家中的祖先,是否曾以行動表達過感謝。

第二個是不可思議的緣,那位會員女士和我一樣, 也在照顧超過九十歲的婆婆。我平時懷著想要珍惜 婆婆的心情來照顧她,但有時面對婆婆的言行,心中 會湧現「明明我這麼用心照顧,為什麼還會對我說出 這種話呢?」的感受。當我坦率地說出現在的心情 時,那位會員溫柔地體貼我說:「即使有這樣的心情 也沒關係,絕對不要責怪自己,要讚美自己能夠這麼 無私地持續照顧。」我很珍惜這段寶貴且不可思議的 緣,也希望自己能成為那樣的人,當周圍有人因照顧 而疲憊、煩惱時,能夠體貼關懷他們的心,對他們說: 「絕對不要責怪自己,現在的你已經做得很好了。」

在東亞幹部教育當中,有關於法座的講義與實習課程。您對其中哪些內容印象深刻?



2024年10月4日,韓國教會「入寂會團參」於傍晚供養時擔任脇導師後,向會員發表感想的林女士。

在教會的健幸行等活動中,我有機會以值班長的身份擔任法座主,但過去因為這個任務重大,總感受到強烈的壓力。這大概是因為我心中一直想著:「既然大家特地來到道場,就必須給予一些有益的建議……。為了解決煩惱和問題,必須做出準確的指導……」拘束於這些想法。但是,這次在教育中擔任法座主的日本幹部,仔細傾聽我的話語,並且努力理解我話語背後的心情和想法,還問我:「你為什麼會有那樣的想法呢?當時你的心情是怎麼樣的?」。透過那次法座的互動,我發現到,對於抱著煩惱和痛苦的會員,最重要的是聚焦於他們為何會產生那樣的心情,並徹底傾聽以深入理解對方的感受。因此,今後即使擔任法座主,也不會再像以前那樣感到不安或壓力。正如所說「法座是立正佼成會的生命」,我將透過法座修行,與僧伽的大家一同學習,相互磨練,並努力成為一位能夠給予抱

## Interview

著煩惱的會員一點心靈上的安寧與生活希望的法座 主。

#### 在佛陀的教義中,有什麼是您特別銘記在心的嗎?

我最重視的是佛陀教義的根本是緣起的教義。銘 記這個教導,在日常生活中我深信「所有的學習都是 從相遇開始的」,珍惜每天的相遇、每一刻的交流。透 過將這些一次次的相遇化為人生的學習機會,將其活 用,讓自己成長,並逐步接近幸福。

#### 您覺得立正佼成會有哪些地方具有魅力呢?

我認為立正佼成會最大的魅力在於,只要實踐法華經的教義,所有人都能得到救度,並獲得幸福。例如,正如教導我們「自己改變了,對方也會改變」一樣,透過持之以恆地實踐教義,自己改變了,自然而然地「對方會改變,周圍會改變,環境也會改變」。我自己加入立正佼成會的動機,是希望能把兩個兒子培養成好孩子。之後,因為我在家庭中實踐佛陀的教義,托大家的福,兩個兒子都成長為誠實,溫柔且優秀的青年,對此我由衷感謝。此外,過去因經濟困難與夫妻不和,我甚至曾考慮與我先生離婚。但現在,因為教義的指引,我先生擔任教會壯年部長,夫妻倆能一起修行,我真的非常感激,也感到幸福。

#### 最後請告訴我您現在的願望,以及未來的修行目標。

以前,李顧問曾對我說:「如果以這教義為支柱,努

力修行的話,就能迎接人生美麗的黃昏時刻。」如今,正值晚境的我,這句話深深地觸動了我的心。「人生的黃昏時」絕非暗淡的象徵,而是「人生中美好的時光」。實際上,看到教會中多年來踏實修行的年長前輩幹部們,他們從內在的光輝中展現出非常美麗的老年風采。不被自我所束縛,抱著能接受各種變化的柔軟心,竭盡全力活在當下——以這些充滿魅力的人生前輩為良好典範,我想以這尊貴的教義為支柱,繼續精進修行。具體來說,就如同我自己因實踐佛陀的教義而得到救渡一樣,今後也希望能引導更多與我有緣的人們,這是我現在的願望,也是未來修行的目標。



2025年8月5日「東亞幹部教育」頒發結業證書後與學員合影(左起第二位)

# 在當下實踐佛法 main the Here and Now

#### 修行四聖之境界



延續上個月的內容,刊載立正佼成會國際顧問多米尼克·斯卡蘭傑羅博士所著的「即是道場(Practicing the Dharma in the Here and Now)」。即是道場源自法華經《如來神力品第二十一》中所示的「道場觀」——亦即任何地方皆可成為修行之場的教義。即是道場的教義,輕柔的推動我們的背後,使我們能在家庭,職場,學校等日常生活中的任何場所實踐佛法。



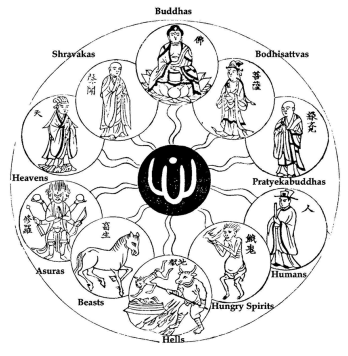
多米尼克·斯卡蘭傑羅博士

凡夫的心中,有時也會湧現出如聖者般的念頭。也就是說,有時生起欲學正道之心(聲聞),或因某些經驗而頓悟正確的道路(緣覺),或者興起為他人,為世盡力奉獻的心(菩薩)等心靈的作用。

#### ——庭野日敬『法華經新釋』

上一刊中,我們探討了六道輪迴,學習到要超越苦難,得到幸福。唯一的方法就是改變心態,超越苦的境地,進入領悟的境地。正如立正佼成會開祖恩師庭野日敬所教導的,每個人心中都蘊藏著悟性的種子,因此也能培養出如四種聖者般的心。

悟性的境地共有四種:聲聞,緣覺,菩薩與佛的境地。聽起來或與艱深,但其實意涵並不複雜。每一種境地都象徵著實踐佛陀教法的不同方法。聲聞是學生或弟子的心態,反覆聆聽佛陀的教誨,不斷溫習,



《大日本續藏經》所收「圓頓觀心十法界圖」

思惟,並身體力行地實踐,從苦難中解脫。緣覺,是 在透過親身體驗來止息苦惱、圓滿人格——走入世 間,以自身的經歷直接體悟佛陀的教法。

菩薩的心境,是優秀社會活動家的姿態。菩薩以他 人為先,投身於眾生的解脫之道,藉由利他而自度。 至於佛的境界,是充滿圓滿的慈悲、遠離我執的寂靜 境地,可說是人類理想的狀態。

過去,人們曾就四聖中前三種境地爭論,在聲聞,緣覺與菩薩三者之中,哪一種才是真正實踐佛法者的境地。然而,釋迦牟尼佛在《法華經》中闡明一切眾生本來即是菩薩,未來皆為佛,為這場爭論劃下句點,並勉勵我們珍惜「內在的菩薩」。同時,釋尊也說明,這三種心境各有其適當的時與地,依眾生的狀況,能力與對法的理解而異。正如立正佼成會開祖恩師庭野日敬所言:「從佛的立場來看,聲聞,緣覺與菩薩之間並無分別;大家都在通往佛之境地的道路上前行。」(《開祖恩師隨感集》第三卷)

換言之, 聲聞、緣覺與菩薩, 皆引領我們走向成佛 之境地。從這個意義上說, 這幾種境地並不像我們想 像的那樣截然不同, 也不應輕視或貶低其中任何一 個。

事實上,當我們在實踐《法華經》時,不經意地體驗 到這四聖的境地。以立正佼成會的精神核心活動「法 座」為例。當我們在法座中,專心聆聽教會長,法座主 或是僧伽同修們的分享,把他們的話語當作佛陀給 我們的教誨,銘記於心,反覆思惟,不讓所學遺忘, 這時,我們處於聲聞的境地。當我們將法座中聽聞的 佛法活用於日常生活,透過自身的體驗去印證佛法、 明白正確的生活之道時,我們便進入緣覺的境地。在 法座中分享因實踐佛法而獲得救贖的經驗,成為僧

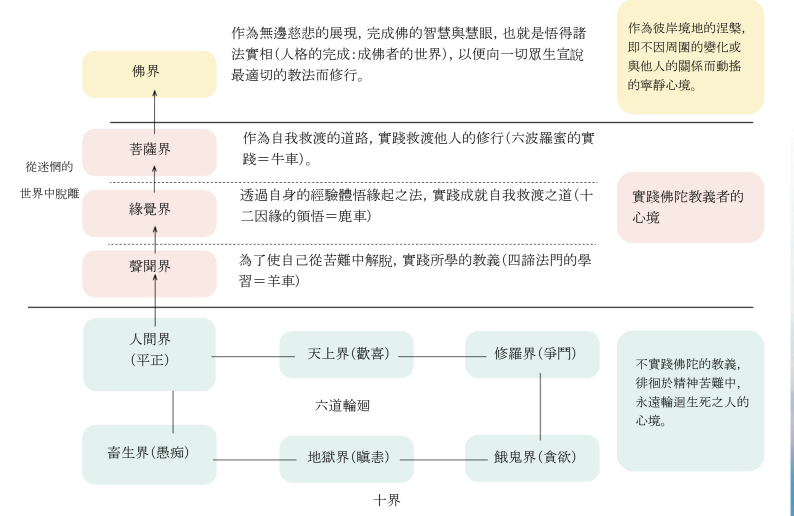
## Practicing the Dharma in the Here and Now

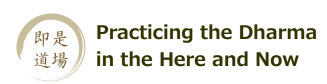


伽同修們的支持時,處於菩薩的境地。而當我們在法 座中,忘卻一切我執,對同修生起無私,純粹的慈悲 之心,那一刻,我們便到達了佛的境地。

幾年前,我聽過一位教會長在法座上分享,感恩自己一生中所經歷的種種艱難與苦痛,因為正是那些苦難,成就了今日的他。聽到這番話,我內心深受感動。能夠聆聽這樣的智慧,將之銘記在心,時常提醒自己,這屬於聲聞的境地;而能以這份智慧實踐真理之道、克服自身的苦難,也同樣是聲聞的境地。後來,當人生的種種經歷讓我明白,過去的困難確實引導我走向領悟,成為幸福的種子時,我便處於緣覺的境地。當我深信一切經驗都能成為領悟的養分,並因此能以耐心與善意去面對難相處的人,甚至更進一步以慈悲心去包容,接受時,便進入了菩薩的境地。

我不敢自稱曾體驗過佛陀那完全圓滿的慈悲之心, 但我深信,那樣的佛之境地也終有一天會能在我的 心中冉冉升起。







#### 僧伽現場小故事

#### 洛杉磯佈教負責人 三川恭平

有一天,一位熱心的洛杉磯教會會員來找我,說:「我不知道自己內心發生了什麼,但感覺到好像一種失落感。」

一週後,我們坐下來好好談了一次。他說:「最近一直覺得自己的人生中好像缺少了什麼。」這種感覺大約是在兩週前,為最近去世的侄子在他家中舉行追善供養後開始的。

為了了解他的失落感來自何處,我傾聽了他的話,並提出了一些問題。然後他這樣說道。:「我想可能是因為我過度思考了家人的死亡。最近侄子去世,兩年前我失去了兄長,再往前兩年,我的叔叔們也去世了。母親和姐姐則是在更早的時候去世的。不過,其實這週在教會發生了一件很棒的事情。」我對此感到興趣,於是問道:「是什麼事情呢?」

他這樣說道:「前天的週四,在教會舉行的倍音浴(聲音浴)冥想之前,舉行了一個《法華經》學習會,其中有一位會員講解了『十如是』的一節,並念著『如是力,如是作,如是因……』。當我聽到這些話時,我開始思考這些教義如何與我的行為相關聯。然後,我突然意識到自己是一個『布施的人』。我想起了許多自己曾經做過的親切行為,給予他人喜悅的瞬間,而我自己也因此感到快樂。那種布施的心,也就是我內心的善良之心,始終存在於我心中。」

當我問他在得到這個領悟時的感受,他說道:我的心中充滿了喜悅。在那之前我一直感到空虛,但當我完全接受了自己內心的溫柔時,我意識到自己其實並沒有缺少什麼。」

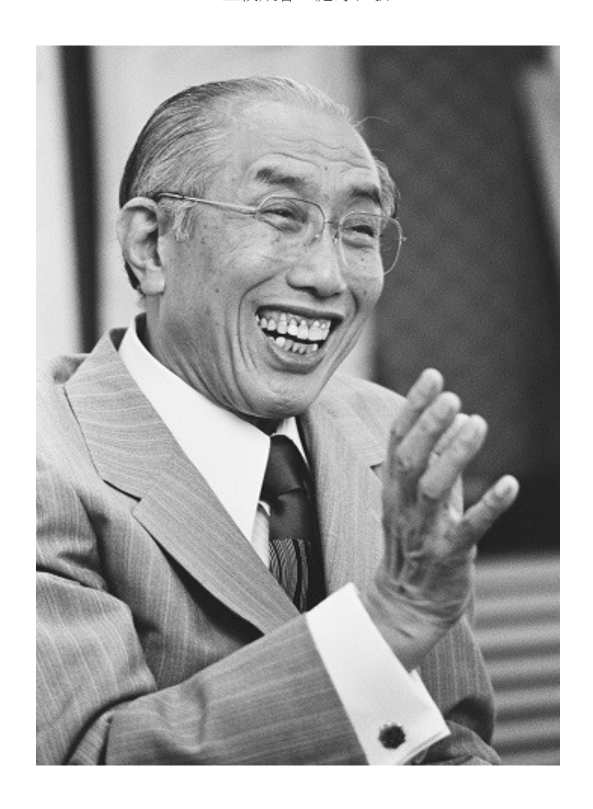
我對這位會員能夠覺醒自己本來具備的慈悲心,也就是佛性,並獲得如此美好的經歷,感到深深的感動。他最初處於苦的六道中,但為了進一步學習和修行,他踏進教會,努力超越這些苦難。在《法華經》的學習會中,他透過其他參加者的言語聽聞佛法,這正是「聲聞」的實踐。那裡的領悟成為他行動的契機,並最終轉化為通過自我經驗反思自我,那是「緣覺」的實踐。在這個過程中,他察覺到作為布施之心而顯現的自身慈悲心。那就是「菩薩」的實踐。這個領悟讓他充滿了極大的喜悅,並重新引導他發現了內在的「佛」。

透過改變「苦」所承載的意義,他將與失落感的掙扎化為自身覺悟的重要一部分。他的修行至今仍在繼續。當這修行進一步發展,並且他開始與他人分享學習的喜悅,傾聽他人的痛苦時,他將進入「佛的境地」。



# 報答佛恩 傳達教誨為最上之道

立正佼成會 庭野日敬





那麼, 要如何報答釋迦牟尼的恩情呢?

關於這點,其實就是「布施」。而且還是「布施」中最為殊勝的「法施」為了將釋迦牟尼所傳授的教誨傳達給更多人,讓人們確實融會貫通,就需要引導人們進入佛道。

借用《無量義經》的話語,就是「能令菩薩未發心者發菩提心」。所謂「菩提心」,就是在自己尋求佛的領悟時,同時也祈願教化他人的心,可說是身為「菩薩」的自覺。

雖然釋迦牟尼所傳授的教誨據說多達「八萬四千法門」,但《法華經》乃其中至上至高的教誨,是一部闡述釋迦牟尼本願的經典。如同〈方便品〉中所傳授的「若有聞法者,無一不成佛」,這是能讓所有人都覺醒,並引導其獲得無上幸福的教誨。

因此可以斷言,將《法華經》的教誨盡可能傳達給更多的人,就是報答釋迦牟尼大恩的大道。

目前對人類而言最大的問題,就是地球環境的危機。若不能解決此問題,在不久的將來,地球與人類恐怕都會毀滅。而要解決這個問題,就要節制先進國家人們的「貪慾」。「想在物質上更加繁榮」,「想要生活變的更安樂便利」的這種「貪慾」,就是導致目前環境危機的原因。

《法華經》中對這點有詳細的教導。〈譬喻品〉裡有一句話,「諸苦所因,貪慾為本;若滅貪慾,無所依止」。

此外,〈普賢菩薩勸發品〉也有教導,受持法華經的人「少慾知足,能修普賢之行」。

「滅貪慾」與「實踐少慾知足」就是拯救地球及人類,免於毀滅的最重要之事。

以這層意義來說,《法華經》也是能將全體人類引導至幸福的大方針,廣傳《法華經》就是報答釋迦牟尼大恩的無上之道。《法華經》的〈囑累品〉明確寫到,向人們傳授《法華經》,將人們引導至正法的人,是在「為已報諸佛之恩」。

庭野日敬平成法話集1『發起菩提之萌』p.86-88



#### **Director's Column**

#### 無止境的佈教傳道

## 國際傳道部長 赤川惠一

各位, 過得好嗎?轉眼間, 今年已經來到十一月, 佼成會也進入了一年的總結時期。今年會長先生以「嶄新的一年」為題, 賜予了年頭法話。不知道大家今年累積了什麼樣的精進呢?

本月,得到會長先生以「分裂與和諧」為題的法話。當我們從身邊的日常生活開始,將視野擴展到周遭的社會,日本,乃至世界,可以看到各國與地區之間因利益和意識形態間的衝突,而引發看不到盡頭的戰爭與紛爭,不和諧,使許多人受到傷,在淚水未乾之際,又持續陷入痛苦中掙扎的現狀。

會長先生說:「如果向世界上的執政者(中略)促使他們意識到我們是遵循何種自然法則生存,並進而讓其中一些人體會到『現在不是互相征戰的時候』」並表達了透過佛教的教義,遠離紛爭和分裂,帶來和諧,從而構築和平世界的希望。

從事佈道傳教的我們每一個人,也應將這「自然法則」轉化為佛教的真理,如「緣起觀」・「無常的教義」・「無我的教義」,今後依然無止境地貼近相遇的人們,持續一起走上通往和諧與幸福的道路。



10月4日,夏威夷教會的會員出席了在大聖堂舉行的入寂會典禮(赤川部長在第二排右起第四位)。



#### Donate-a-Meal Movement

#### 奉獻一食運動

### 歡喜心。

#### 「何謂「奉獻一食運動」

「奉獻一食運動」是指關注在世界各地因衝突,災害,貧困等而受苦的人們,從自己用於飲食或娛樂等的必要開銷的金錢中捐出一部分,作為奉獻,以支持救援與援助活動。

# 「奉獻一食運動」50週年感言立正佼成會會長 庭野日鑛

「奉獻一食運動」今年迎來了50週年的關鍵年。衷心感謝全國各地長期支持這項運動的大家。

迄今為止,所捐獻的善款已超過160億日圓,並且在減少貧困,難民援助,環境保護等國內外各個領域發揮了重要作用。近年來,在新冠疫情期間,透過「一食區域貢獻緊急支援計劃」,資助了自由學校,免費補習班,兒童食堂等項目。根據時勢需要,這些迅速而有效的支援,正是大家持續實踐的成果。

透過這項運動,我們向面臨各種困難的人們懷抱「同悲」之心獻上捐款,學習社會的現實與課題,並從中領悟到當下自己應該做的事情。也可以說,我們被喚醒了內心中慈悲與關懷的心。這最終就是所謂的「自利利他圓滿」。

「自利」是指自己的利益和自身的救渡;「利他」是指他人的利益和他人的救渡。「自利利他 圓滿」是指自利與利他兩者合而為一。也就是說,以慈悲之心引導救渡他人,同時也連結到 自身的喜悅與救渡,這才是人類真正的幸福。這「自利利他圓滿」是大乘菩薩道的精神所在。 釋迦牟尼佛本身在最初,為了解決自己的痛苦,開始了修行的道路。然而,當他開悟之後, 發現只有自己的覺悟並無法帶來真正的安寧,必須所有人都得到救渡,個體才能得到真正的 解脫。

以現代的方式表達這種精神的是童話作家、對法華經信仰虔誠的宮澤賢治所說的「世界整體不幸福的時候,個人的幸福是不可能存在的」這句話。讓所有人都能感受到幸福的社會, 最終會連結到自身的幸福。

道元禪師使用了「自己」與「他己」這兩個詞。「自」與「他」並非可以分開切割來思考的東西,而是將「自」中的「己(自己)」與「他」中的「己」視為根本上連結於同一個「己」。自己與他己,全部包含起來就是「大己」,也就是宇宙本身即是自己。無論大宇宙中發生什麼事情,這些事情全都是自己的問題,大家共同感受到他人的悲傷與喜悅,教導我們這就是佛心。



為紀念「奉獻一食運動」推動至今已迎接了50週年,自1月號起連續刊載了8期有關一食運動的專題報導。藉由這次機會,讓我們得以與大家一同學習並深入思考一食運動。能夠與各位一同探討一食運動,我感到非常感激。

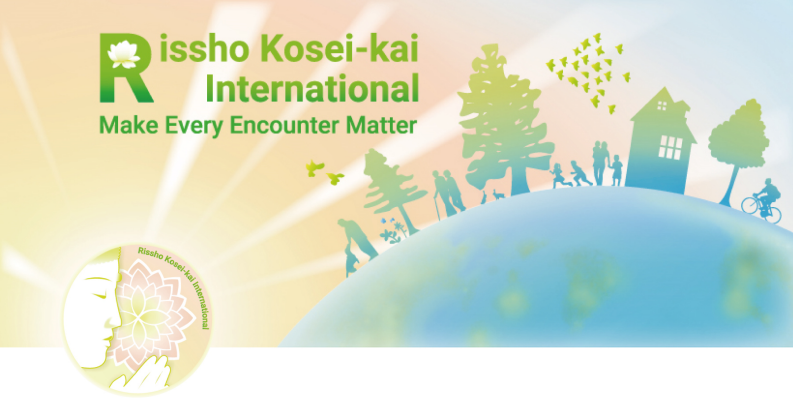
各位捐助的善款,正在運用於用於支援受到世界各地衝突,災害,貧困及氣候變遷等影響,處於困難境地的人們。每一筆充滿各位祈願的捐款,都成為支持需要幫助者生活的力量,並帶來生存的希望。對於各位至今為止的運動實踐,謹此再次致上衷心的感謝。

目前的國際形勢正處於分裂與對立加劇的嚴峻局面。在這樣的背景下,這項運動所根基的「一乘」精神顯得尤為重要,我深信作為具體實踐的一食運動,將是促進世界和平的重要努力。

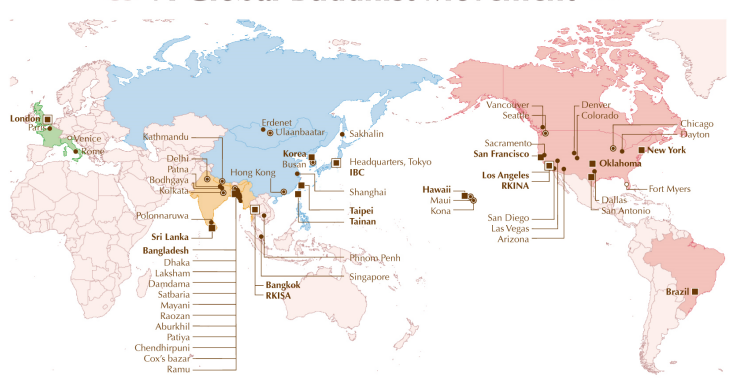
今後,將與各位一起繼續實踐「奉獻一食運動」,並深切希望這個運動能成為實現所有生命都受到尊重,和平世界的的一份助力。

立正佼成會一食和平基金運營委員會事務局長 秀島久美子





### \* A Global Buddhist Movement \*



## Information about local Dharma centers











Email: <u>living.the.lotus.rk-international@kosei-kai.or.jp</u>