

## 立正佼成會國際佛教教會(IBC) 心靈連結,為在日外國人而設的佛教社群



訪問會員家



法座修行 國立博物館見聲





**Living the Lotus** Vol. 243 (December 2025)

【發行】 立正佼成會 國際傳道部 〒166-8537 東京都杉並區和田2-7-1 普門傳道媒體中心3F

Tel: +81-3-5341-1124 Fax: +81-3-5341-1224

插花班

E-mail: living.the.lotus.rk-international

@kosei-kai.or.jp 編輯負責人: 赤川惠一 主編: 三川紗知 翻譯: 矢島希和子 編集: 國際傳道部專員 立正佼成會是1938年由開祖庭野日敬、脇祖長沼妙佼創立 的以法華三部經為所依經典的在家佛教教團。是一個在家 庭, 職場, 地域社會中實踐釋尊的教誨, 以構築世界和平 為理念的人們聚集的地方。目前, 在會長庭野日鑛的指導 下,全體會員以佛教徒的身份,致力於弘法傳道的同時, 偕同宗教界及各界人士在日本國内及海外開展著各式各樣 的和平活動。

Living the Lotus - Buddhism in Everyday Life(活用法華經~生活中的佛教)在這個標題中,包含了在日常生活中活用法 華經的教義,就像在污泥中綻放的美麗的蓮花一樣,豐富人生,並把這個人生變得更有價值這個願望。我們將通過這份刊 物,利用網路把可以在日常生活中活用的佛教帶給全世界的人們。

# 大家一起奏響和聲② 應具備的自覺與使命

立正佼成會會長 庭野日鑛



#### 處於和諧狀態的我們

「細胞一邊執行自己的工作,一邊幫助其他細胞,所以器官才能運作。同樣的,器官也在運作的同時協助其他器官。」(《致知》2011年1月號)——出自筑波大學名譽教授村上和雄。上個月,我觀照了世界現狀,談到了那些擾亂人民與國家和諧的心態,以及我們當下應該珍視的事物。但想想我們的身體細胞,每一個細胞各自都以極其自然的方式,彼此互助,維持和諧。這麼一想,只要人們能夠像自己體內的細胞一樣,發揮本來具備的和諧力量,理論上「世界和平也不是不可能」是說得通的,但這並非易事,這點是人人皆知的。

即便如此,我覺得只要能達成以下幾項中的其中一項,人類的和諧與世界的和平都將不再是夢想。

若每個人都能懷著感恩之心度過每一天,家人之間和樂相處,這樣的氣氛還能 影響左鄰右舍,使社區的人們能和睦共處。再者,若一個國家成為能讓人安心 生活的和平之地,也能贏得其他國家信任,和對方建立友好關係。

以前提過儒家的「修身、齊家、治國、平天下」中、我特意著重於「齊家」(治理家庭)這點,是因為我覺得健全的「家庭細胞」將有助於實現世界和平。之所以將家庭喻為「苗床」,正是因為家人能和樂相處,才能培育出能夠明白為人之道的人格,藉由這些培育出的人,我相信他們能帶來世界和平的果實。



#### 「愛國心」的真正意義

那麼,大家平日在各自的家庭和社區,學校和職場中,都擔任什麼樣的角色呢?是否意識到自己所擔負的角色,是以何種方式在幫助人呢?之所以提出這個問題,是因為以方才的「細胞」為例來說,正是每個人各盡職責,發揮利他作用,才能維持和諧。

因此,若想與周圍人們和諧共處,奏出美麗的和聲,首先要明白自身特質和角色使命,並竭盡全力去完成。在此基礎上,其次重要的是仔細傾聽他人的聲音和內心。為了將自己的力量發揮到極致,不妨把自己當作交響樂團的一員,彼此傾聽對方的聲音與內心,留意自己的音量是否過大,是否走音……用心去調整。如此一來,就能演奏出能讓所有人都備感安寧的和諧樂章。此外,理論物理學家佐治晴夫教導我們,若每個人都能坦率傳達「謝謝你,托你的福,彼此彼此,對不起」這些「拯救混亂社會的話語」,勢必能常保和諧。

開祖恩師更斷言:「無法真正愛自己國家的國民,世界上也不會有人真心與之 共鳴。」意指,若要與他國保持和諧,國民的愛國心將是不可或缺。但這並非 以自國優先主義和霸權主義為背景,導致可能引向戰爭的愛國心。而是基於熱 愛祖國,將國家引向真正和平的心念。我們希望留給子孫能夠安心生活的國 家,而他國人民也同樣愛護自己的國家,正因如此,才會產生彼此都不願有戰 爭發生的和睦相處之心。這樣的愛國心同時也是尊敬他人的表現,有時甚至能 讓人反省自身,感到羞愧,化作提升自我的動力。

我希望每個人都能愛自己的國家,珍惜他人,秉持真正人之所以為人的「人道」,以自身為燈明,以法為燈明,將「非爭相搶奪,而是彼此共享的幸福」帶給世界,並將之託付給下一代。

(『佼成』2025年12月号)



# Interview

## 希望透過SNS(社交網絡)的緣,讓更多人因法華經而得到救渡

立正佼成會 IBC (國際佛教教會) 森多拉瓦蒂小姐 (印尼出身, 日本在住)

#### 您大約是什麼時候、因為什麼原因來到日本的 呢?

我於2016年4月自印尼蘇門答臘島棉蘭的高中畢業後,由於從小就一直嚮往日本,於是報考了日本政府(文部科學省)提供的公費獎學金考試,希望能以公費留學生的身份在日本讀大學。結果在同年12月合格,隔年2017年4月以18歲時以公費留學生來到日本。之後在日本語學校和專門學校學習日語及會計事務等,於2020年4月編入駒澤大學經濟學部,並於2022年3月大學畢業。不過,大學在學期間因為新冠疫情影響,課程和考試幾乎都改為線上進行,也難以透過社團活動結交朋友,因此未能如願享受自己所期待的校園生活,感到相當可惜。現在我在東京一家日本食品出口及葡萄酒進口公司工作,無論國內外,有時也會有出差的機會。

#### 之後, 您是透過什麼樣的契機加入立正佼成會的 呢?

我於2019年3月加入立正佼成會、契機是一張 籤詩。2018年和2019年我都去神社參拜新年初 詣時抽籤詩, 奇妙的是連續兩年籤詩上都寫著 「請接近神明」這句話。在印尼, 伊斯蘭教徒佔 了近九成, 但我居住的棉蘭有很多佛教徒, 也有 許多佛教寺院。我自己也信仰佛教,因此我認為 「籤詩一定是佛陀的重要訊息」,於是立刻在網 路上搜尋「Buddhist community」(佛教徒社 群),找到了IBC(國際佛教教會)的網站。之 後,我透過電子郵件聯絡,首次參加了IBC的首 次參加了 IBC 的星期日禮拜(Sunday Service)。第一次參拜發祥地修養道場時、IBC 的成員們熱情友善地迎接我, 讓我感到很高興, 在寬敞的榻榻米道場中, 我強烈感受到日本文化 的傳統, 那時的印象至今仍深刻地留存在我心 中。



參觀IBC英語僧伽與東京國立博物館「運慶展」的森德拉瓦蒂小姐(前排中央)

#### 請分享您迄今為止從IBC的活動和行事中學到了 什麼。

IBC每逢週末都會舉辦以英語使用者為對象的聚會,而我則在每月第四個星期日的典禮中,擔任朗讀IBC講師河野公利先生的講義及開祖恩師的教誨的任務。這些講義和開祖恩師的教誨,不可思議的常常與我當下的心境相呼應,彷彿是直接對我說話一般。這讓我有了「這句話正是我現在所需要的」的新體悟與學習。此外,在今年七月的盂蘭盆節聚會中,大家愉快地跳完盂蘭盆舞後,全體參加者一起唱了我所選的麥可·傑克森(Michael Jackson)《Heal the World》,懷著「療癒世界」的祈願,心靈合而為一,這讓人感動萬分。

#### 您不僅日語流利,也很精通英語和中文等語言。

我的故鄉棉蘭市是出身福建省華籍人士比例很高的城市,因此講福建話的人非常多。所以我的母語是福建話,官方語言是印尼語,此外我還學會了中文,英語,韓語和日語。另外,我的母親有聽力障礙,因此從小我就透過肢體語言與母親溝通,也因此自然而然地學會了手語。

# **Interview**

#### 在佛陀的教義中,有什麼是您特別重視的呢?

我重視的是「諸行無常」的教義。這個真理 教導:「一切事物必然會變化」,而我認為這 個諸行無常的教義就是救渡的根本。教導我 們,人生中的悲傷與痛苦不會永遠持續,終將 轉化為喜悅與快樂。同時,也教導我們不應該 永遠執著於這些喜悅。當我學習了這個諸行無 常的教義時,感覺心中的重擔被卸下,彷彿從 執著中解脫,充滿了難以置信的解放感。為了 時時心懷感恩,不因變化而動搖,以積極的心 態度過每一天,我至今仍將這教誨作為人生的 指引。

#### 在立正佼成會的教義中,有什麼是您特別銘記 於心的呢?

在IBC的法座中,當聽到「自己改變了,對方也會改變」這句話時,我感到非常感動。在日常生活中,當我們遇到不擅長相處的人時,往往會想盡量避免、不想與其交往。但是,立正佼成會教導,即使是自己覺得難以相處的人,也具有佛性,應當以禮拜之心對待。而且,不是試圖去改變他人,而是首先深刻反省自己的內心,思考自己該改變和改善哪些地方,並付出努力——我真的很感謝能學到這種積極且根植於慈悲心的態度和生活方式。

#### 您覺得立正佼成會有哪些地方具有魅力?

作為一個社群,無論何時何地,都以「Everyone is Welcome歡迎每個人」的態度,溫柔而熱情地迎接大家。在法座中,大家可以分享彼此的經驗,煩惱,悲傷,痛苦與喜悅,並學習基於《法華經》教義的救渡與生活方式。而且,我認為信仰夥伴之間的信任關係與羈絆的深厚,是最大的魅力。

#### 最後請告訴我您現在的願望以及未來的夢想。

我目前作為IBC宣傳活動的一環,積極在SNS上發布佛陀的教義,蓮花和佛像等圖片,以及療癒的背景音樂等資訊。最近,我也和IBC僧伽的大家討論著成立「IBC的青年團隊」的想法。目前英語使用者成員有十幾位,但未來希望能更加充實SNS的內容,但我們希望未來能透過更豐富的SNS活動,將佛陀的教義以及立正佼成會的教義傳達給更多人,特別是年輕一代。若能的話,希望這個SNS成為療癒之地,溝通之所,並藉此之緣,讓更多人因法華經的教義而得到救渡。至於未來的夢想,雖然不確定自己是否能勝任,但我希望能利用多語言能力,透過翻譯或口譯志工的方式,為國際傳道盡一份心力。



參加IBC主辦的Bon Festival(盂蘭盆會聚)的森多拉瓦蒂小姐(第二排,右數第四位)

# 即是道場

### **Practicing the Dharma in the Here and Now**

# 十界互具

接著上個月,本期繼續刊載立正佼成會國際顧問——多明尼克·斯卡蘭傑洛博士所撰寫的〈即是道場(Practicing the Dharma in the Here and Now)〉。「即是道場」一語源自《法華經》〈如來神力品第二十一〉中所揭示的「道場觀」 —— 任何地方都能成為修行的道場。「即是道場」是溫柔地推動我們在家庭,職場,學校等日常生活中的任何場所實踐佛法。



多米尼克·斯卡蘭傑羅博士

在 10 月號與 11 月號中,我們學習了「十界」的教法 ,也就是所謂的六道(地獄道,餓鬼道,畜生道,修羅道,人間道,天上道 )這些屬於「苦」的心境,以及四聖(聲聞,緣覺,菩薩,佛)這些屬於「領悟」的境地。立正佼成會開祖恩師庭野日敬曾開示:「倘若身陷於所謂六道的熊熊烈焰的火宅之中,便無法從苦痛中獲得解脫。若要臻至真正的幸福,就必須到達領悟的境地。」

然而,當聽到「到達悟境」時,我們往往會 認為這是一件看似困難的事,甚或從平常心來 看,會覺得領悟的境地似乎遙不可及。

雖然,領悟並不是存在於遙遠之處。而卻正 因為身處迷惘的世界之中,我們才能找到領悟 的境界。

就以在地獄界的「憤怒」為例來想想看。當 我們覺得自己受到不當的對待,或者認為這個 世界充滿不公時,我們的心中便會湧起憤怒的 情緒。那是因為我們每個人都渴望被珍惜,渴 望被守護,渴望被疼愛。然而,一旦感到自己 沒有受到應有的對待或應得的關愛時,渴望被 疼愛的心願與現實之間便產生了落差,緣此, 憤怒之火焰就在我們的心中燃起。

然而,其實在這樣的憤怒情緒背後,潛藏著一 顆渴求著與其背道而馳的「慈愛」之心。而這 正是在地獄界中所播下的菩薩種子。

再舉另一個例子讓我們看看餓鬼界的「貪欲」之心。乍看之下似覺矛盾,但在貪欲之心的深處,其實藏著一顆渴望圓滿與充足的心。 人之所以會貪求,是因為內心深處有一種「想被滿足」的渴望。然而由於無明與缺乏佛陀的智慧,我們才會以為只要吃到想吃的東西,或買到想要的物品,就能獲得真正的滿足。但是那樣得來的滿足轉瞬即逝,隨即又被下一個欲望 所驅使,無論過了多久,欲求都不會消逝。可是,在餓鬼界,也就是貪欲之心的背後,其實有著一顆追求圓滿與充足的心。而這份心念,其實也是所有覺悟境界中共同的那顆寂靜圓滿之安寧種子。

這兩個例子所說明的是佛陀的教義,亦即在十界(十種境地)中的每一界,都內含著全部的十界。十界彼此互相含攝,這就稱為「十界互具」。也正因為在我們日常所經驗的痛苦與迷惘之中,早已蘊藏著領悟的境界,所以我們才有可能走向領悟的世界。領悟的世界,本來就存在於我們的心中。剩下的,只是如何讓它在現實生活中體現出來而已。

那麼, 這個方法究竟是什麼呢?

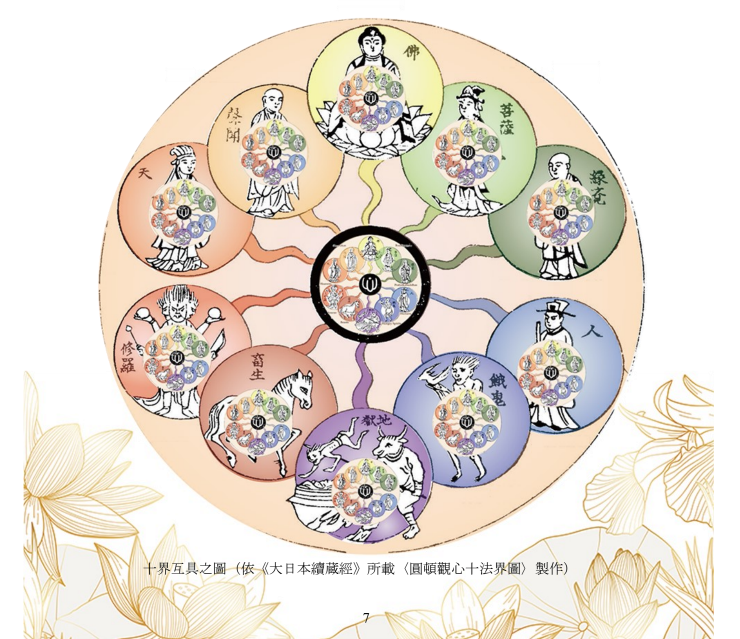
《無量義經》中的一段經文, 為我們提供了 重要的指針。其中之一, 就是在當我們墜落到 地獄界, 因憤怒而讓心變得昏暗時, 更要提醒自 己, 試著去實踐「慈悲」。其實這一點也不 難,當有人感到悲傷時,只要給予一個溫暖的 微笑, 輕輕照亮此人的世界即可。如果陷入了 餓鬼界的貪欲之心, 那就試著去實踐「布 施」。像是在街上看見募款箱時,投進一點零 錢, 或者, 也可以像「奉獻一食運動」那樣, 將心思放在那些無法獲得充分食物的人身上, 自己少吃一餐,再把那一餐的費用捐出去-這樣微小的善行就足夠了。此外, 當我們被以 自我為中心的嫉妒所困, 落入修羅界時, 不妨 試著讓自己反向而行,也就是努力去為他人的喜 悦感到高興。與身邊的人交談時, 多關心一下 對方日常的大小事, 並由衷地說一句「那真是 太好了」。透過這樣的方式,把「你的喜悅也 是我的喜悦」傳達給對方。

透過慈悲行與布施行的實踐,當能在那一刻以他人的喜悅為自己的喜悅時,我們便已轉生

# Practicing the Dharma in the Here and Now

到菩薩界。因為慈悲,布施,隨喜的心,原本就潛藏在憤怒,貪欲,與嫉妒之中。我們所需要的,是不倦怠於自我反省,並且時常誠實地承認自己當下的心境。當我們察覺到自己正徘徊於迷惘的世界時,這份覺察便會使自身產生轉化,進而自然而然的渴望點燃悟境世界的心燈。而正是在獲得這份覺察的那一刻,我們便發現了隱藏於迷惘世界間的領悟境地。但是,如果想要真正進到那領悟的世界,就必得實踐佛陀的教義。

不過,就算我們努力去實踐,一開始仍可能無 法真正從心底生起對他人的關懷或喜悅。甚至會 覺得這樣的實踐像是勉強自己,或懷疑自己的行 為是否流於表面,不夠真誠。也許還會在不知不 覺之間,很快地又回到迷惘的世界。 但是,請不必憂心。因為領悟的境地——亦即覺察自身佛性的世界——本來就一直存在於我們的迷惘與苦難之中。當我們把意識專注在所獲得的覺察上,將它留置在心中,並在每一個當下付諸行動時,我們便得以踏入通往領悟世界的門。而隨著一次又一次的實踐,會更深切地感受到內心的深化與澄淨,而我們的心可以安住於領悟世界的時間,也會一點一滴地變得更加久遠。





### 僧伽現場小故事

#### 洛杉磯佈教負責人 三川恭平

我至今仍無法忘記在職場初次遇見那位上司的那一天。自那天起,我常常覺得他對我的工作做出了不公平的批評。一次又一次冰冷的言語與態度深深傷害了我的心,使我精神上逐漸疲憊不堪。大約過了一年,只要感受到他的氣息,我就會產生噁心與身體顫抖的反應,無論身在何處,恐懼和疲憊感總是揮之不去。

處於那樣危急狀況的我,向當時所屬的立正 佼成會教會的幹部求助。經過我的同意,他邀 請了兩位前輩會員,每週為我舉行法座。我至 今仍忘不了第一次法座時感受到的心靈安寧。

我含著淚訴說了積存在胸中的痛苦,以及對無法改變困境的自己的失望。兩位沒有給我建議,也沒有試圖尋找解決方法,只是靜靜地傾聽我的話,溫柔地問道:「當你被批評或聽到冷言冷語時,感受到的是什麼樣的痛苦?」「和上司的互動中,最讓你難受的是什麼?」

在傾訴的過程中,我自己也感到驚訝,對上司的怨恨與憤怒的話語接連湧現,才意識到自己長久以來一直壓抑著這些情緒。而在教會的幹部和前輩會員們所準備的溫暖空間中,充滿怨恨與憤怒的我的心,終於重新找回了安寧。在那裡,我不需要感到羞愧,也不必害怕被批評。兩位前輩會員既不強加自己的想法,也沒有引導我走向某個答案,而是透過溫和的提問,不斷地陪伴我,成為一面平靜的鏡子,讓我能清楚地照見自己的內心。

在持續數個月的法座中,我逐漸加深了對自己內心怨恨與憤怒的理解。然後,我意識到自己真正渴望的是鼓起勇氣誠實地表達自己的感受,並改變與上司的關係。我真心想知道,誠實且平靜地傳達自己的心情後,情況會如何改變。

有一天,我決定直接和上司談話。因為很害怕,我在家裡反覆練習該怎麼說。終於到了那

一天,我沒有責備上司,而是誠實且平靜地表達了自己的感受。我告訴他,他的言語曾經傷害了我,希望他不要再那樣對待我。聽了之後,他沉默了,並說他並無意傷害我,對我的訴求感到驚訝。

就在那一瞬間,發生了不可思議的事情。原本在我心中,翻湧的怨恨與憤怒所帶來的痛苦,不知為何一下子消散了。更令我驚訝的是,上司也出現了變化。他對我說話的方式與態度明顯變得溫和了。我的目的並不是要改變他,希望自己能不再畏懼,懷著體貼之心,誠實地表達真實的感受。結果是,我們的關係也隨之改變了。

回顧過去,遇到嚴厲的上司(地獄界),由 此在自己內心產生的憤怒與不滿(修羅界), 以及在教會尋求幫助(人間界),這一切都是 我「願望」的各種表現。

「願望之心」的本質是什麼呢?這個問題顯示了人類生命那難以測度的本性。也就是說,當我們經歷痛苦的時候,內心自然會同時產生結束這痛苦的願望。當感到不愉快時,我們自然而然地尋求安寧;感到寒冷時,我們渴望溫暖。有苦難時,我們便希望逃離苦難。

那麼, 這份「願望」究竟從何而來呢?

我們無法窺知其根源。然而,正因為這是人類的本性,我們才得以繼續生存,並持續努力終結自己與他人的苦難。願望的本質,是生命本身渴望從苦難中解脫的願望,這與我們每個人所具備的佛的無限慈悲是相同的。這份慈悲之心,本來就存在於我們之中,無論人生何時,處於何種心境,都不會新增也不會消失。十界互具的教義教導我們,作為「願望之心」而顯現的人類本性,正是遍及十界的佛的慈愛之心。



### 報答佛恩

## 忘己利他

立正佼成會 庭野日敬



話說回來,要將人引導至佛道時,一個很重要的心得是要秉持「希望這個人能夠掌握真正幸福」的慈悲心來引導。

傳教大師最澄是日本天台宗的開祖,在比叡山開創延曆寺。這位傳教大師曾說過:「忘己利他,慈悲之極」。我想請各位好好咀嚼這句話。

忘了自己, 對他人親切。解決他人的煩惱。這正是「菩薩」之行。

人在尚未入「法」時, 對人生的方向沒有定論, 只能在黑暗中摸索, 左來右

去,一喜一憂都受周遭事物的變化所影響,但進入佛法後,就能自覺到一條筆直的道路,也就是為他人付出的喜悅,心靈也會跟著安定。秉持想要讓人踏上這條筆直道路的慈悲心,才能達到真正的引導。

現在正在閱讀這段文字的人,應該大部分都已經藉由他人的教導或引導,踏上 這條「道路」了。追本溯源,這也是大恩教主釋迦牟尼世尊的引導,各位是否 切身感受到這份恩情了呢?如果不太能切身感受,還請試著引導他人,即使一 人也好。

如同「養兒方知父母恩」這句話所說的,當自己有一位引導之子時,才能親身理解引導自己之人的恩情。也才能切身感受到這份恩情的源頭,即釋迦牟尼的恩情。

再重複一次, 秉持「想要讓這個人獲得幸福」的心情, 傳授《法華經》的教 誨, 就是報答佛之大恩的方法。

庭野日敬平成法話集1『發起菩提之萌』p.88-89



(左)握手的赤川惠一部 長(右)

大家好。一年即將結束,回首過去,彷彿一瞬即逝。不知道各位迎接歲末時,心中都有著 怎樣的感受呢?

本月,我們同樣聆聽了會長先生深深觸動人心的法話。他強調,和諧的世界並非一人之力所能及,唯有透過每個人的自我覺察和履行自身任務才能建構。這也呼應了開祖恩師四十年前教導:「只要我們每個人都能自我覺察並和諧行事,世界和平其實很容易實現。」回想起這些,我心中充滿感激,因為會長先生每個月的法話本身就是會長先生慈悲的體現,他不斷鼓勵我們提升自我覺察。

此外,在談論調和的世界時,會長先生也提到了人體細胞的運作。這段話,我心中浮現出會長先生經常引用的道元禪師的語句「他己」。所謂認識自己,就是忘卻自己。」換句話說,當我們忘卻自我時,我們便成為與他人融為一體的「他己」。我們不會以犧牲他人為代價來抬高自己,也不會被他人牽動而迷失自我。我們真正的自我在此時此地展現,成為一股賦予他人生命的力量,我希望今後也能持續以此作為生命的指標。

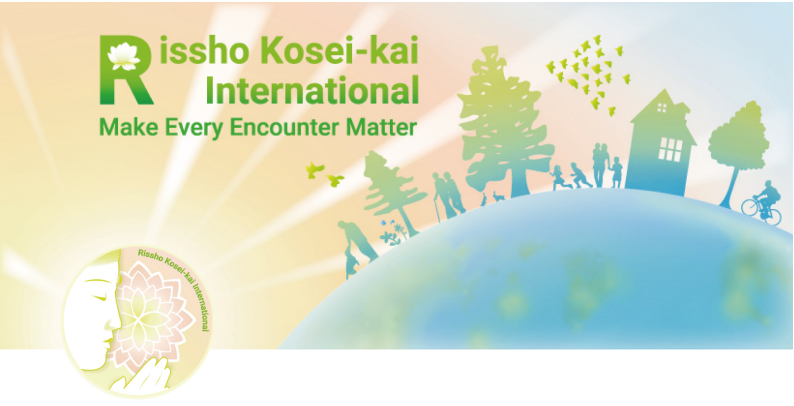
接著,容我以個人事項向大家報告,由於這次教團內部的人事變動,我已卸任國際傳道部長一職。從本月起,我將擔任南亞地區的斯里蘭卡教會和孟加拉教會的教會長。同時,我也想介紹我的繼任者:曾任東京西支教區板橋教會長的前田貴史先生。他是一位能力出眾的人,在本部和布教領域都擁有多年管理經驗,敬請各位期待。

與繼任者前田貴史先生

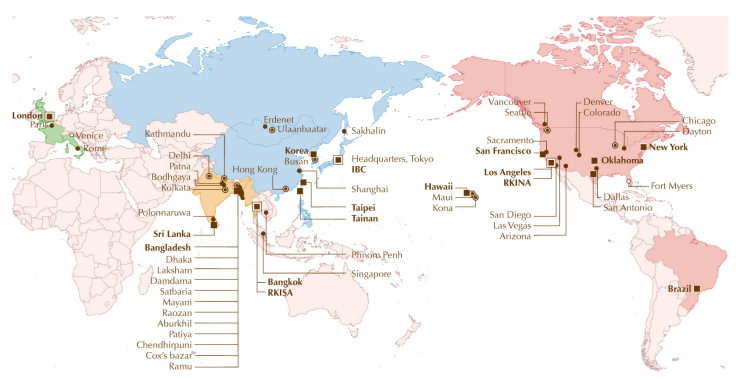
由於人事變動,雖然很遺憾,本月將是我最後一次的「部長專欄」。我衷心感謝《Living the Lotus》雜誌所有愛讀者,感謝你們過去五年來的熱情支持。

今後, 我將以一位布教者, 我將繼續堅定不 移地廣宣布教開祖恩師和會長先生教導我們的 在家佛教徒之道。

今後也請大家繼續支持國際傳道部和 《Living the Lotus》雜誌。



# A Global Buddhist Movement



### **Information about** local Dharma centers









