
Avancer tout en respectant l’histoire et la tradition 

Le Président de la Risshô Kôsei-kai
Rev. Nichiko Niwano

À l’approche du centenaire de la fondation, que 
tous  les  membres  unissent  leurs  cœurs  et 
œuvrent de toutes leurs forces à l’éducation des 
enfants et des jeunes. 

Je  vous  souhaite  une  excellente  année  ! 
 Faisons  de  cette  année  encore  une  année  durant 
laquelle,  chaque  jour,  nous  nous  appliquons  avec 
enthousiasme, l’esprit toujours renouvelé. 

 En japonais, le caractère « nouveau » ( utilisé 
pour écrire « Nouvel An » est formé par la combinaison 
des caractères « », « » et « ». « » signifie 
labeur et effort, tandis que « » désigne une grande 
hache servant à couper le bois ( Autrement dit, ce 
caractère exprime l’idée d’aimer et cultiver les arbres, 
pour les transformer par le travail et d’utiliser le bois 
pour créer quelque chose de nouveau. 

 Appliqué au monde humain, cela signifie apprendre 
de l’histoire et des traditions établies par nos prédéces-
seurs, et tout en les respectant, faire preuve d’une cré-
ativité adaptée à l’époque actuelle en nous efforçant de 
bâtir du nouveau.

J’aimerais que, tout au long de cette année, nous avan-
cions ensemble en méditant profondément sur cette 
signification importante que recèle ce caractère japonais 
« nouveau ». 

 J’ai donc présenté les «  orientations pour l’année 
2026 » de la manière qui suit. 

Au Japon, l’année dernière, correspondait au cente-
naire du début de l’ère Shōwa. Notre organisation, fon-



dée la 13ème année de l’ère Shōwa (en 1938), fêtera 
donc son centenaire dans douze ans, en 2038 (Reiwa 
20). 

 En gardant cela à l’esprit, efforçons-nous, cette an-
née encore, à travers notre vie de foi, de réfléchir à la 
manière de guider vers la voie de l’humanité les enfants 
et les jeunes qui porteront l’avenir, pour les aider à 
s’épanouir en tant qu’êtres humains, à harmoniser leurs 
foyers, et, plus encore, à hériter les traditions japonaises 
afin d’édifier un pays digne. Chaque jour, accomplissons 
tout cela avec entrain, en nous soutenant mutuellement. 

 En 2018, à l’occasion du quatre-vingtième anniver-
saire de la fondation de notre organisation, j’avais décla-
ré que, dans la perspective du centenaire à venir, notre 
mission  essentielle  consistait  à  consacrer  toutes  nos 
forces à « cultiver les gens », c’est-à-dire à les éduquer. 

La façon de guider les enfants et les jeunes vers la 
voie de l’humanité (la voie du bodhisattva) et les aider à 
s’épanouir en tant qu’êtres humains doit être notre prin-
cipale priorité, non seulement pour notre organisation, 
mais aussi pour la société toute entière. 

 Comme vous le savez, notre organisation fait de 
l’« harmonie de la famille » son principe fondamental. 
Cela parce que la famille est le lieu fondamental de l’épa-
nouissement de l’être humain. 

 Lorsque les parents organisent leur vie autour de 
l’autel familial, et s’efforcent en permanence d’adopter 
une attitude joyeuse, bienveillante et chaleureuse, cela 
exerce une influence décisive sur le développement hu-
main de leurs enfants. 

 Ce qui est particulièrement important, c’est l’accom-
pagnement dès le plus jeune âge, autrement dit l’éduca-
tion au sein du foyer. 

La fête traditionnelle japonaise du « Shichi-Go-
San » (littéralement « 7-5-3 ») est bien connue et l’on 
considère que les âges de trois, cinq et sept ans qu’elle 
célèbre correspondent à la période où l’éducation famil-
iale qui précède l’éducation scolaire, est la plus néces-
saire. On dit aussi que l’intelligence est à son apogée 
entre dix et treize ou quatorze ans. La vue est la plus 

aiguisée entre neuf et dix ans — l’âge où l’on dit même 
souvent en japonais qu’un enfant a « un regard à percer 
des trous ». L’imagination, l’association d’idées et la mé-
moire sont optimales vers onze ou douze ans, et les en-
fants deviennent des individus accomplis vers quinze ou 
seize ans.  

 Il faut bien garder à l’esprit que si, durant ces pé-

Le Président de la Risshô Kôsei-kai 

Message de début d’année 

2

Devant l’autel sacré du dôjô de formation, lieu d’origine de la Risshô Kôsei-kai 

Le dôjô de formation a été achevé le 28 décembre 1948 et a servi de siège du 

mouvement jusqu’à la construction du Grand sanctuaire (Daiseidô) en 1964. Même 

après avoir pris son nom actuel à l’occasion du 30ᵉ anniversaire du Grand sanctu-

aire en 1994, il reste encore affectueusement appelé « l’ancien siège » par les mem-

bres et demeure un lieu de soutien spirituel. À la suite du Grand séisme de l’Est du 

Japon en 2011, des travaux de renforcement parasismique ont été réalisés. À cette 

occasion, et dans le souhait de permettre aux visiteurs de ressentir l’atmosphère de 

la pratique d’autrefois, il a été installé devant l’autel sacré une reproduction du 

« Grand Mandala », calligraphié de la main du fondateur Niwano Nikkyō qui avait 

été solennellement consacré en 1963 au pavillon Eijuden du Grand sanctuaire. 



riodes cruciales, l’éducation familiale n’est pas suffisante 
et que l’on s’en remet entièrement à l’école, il est il-
lusoire d’espérer éduquer correctement nos jeunes. Il 
n’est pas exagéré de dire que les divers problèmes so-
ciaux qui touchent les enfants et les jeunes dépendent, 
en définitive, de la vigilance, du sens des responsabilités 
et des actes des parents. 

Quelqu’un a affirmé que « la politique et l’économie 
existent précisément pour l’éducation des enfants et des 
jeunes ». Cela signifie que les adultes doivent bâtir une 
société favorisant le développement sain de la jeunesse. 

 Il est important que les jeunes générations grandis-
sent en éprouvant de la fierté pour leur pays, car un at-
tachement respectueux à celui-ci favorise naturellement 
leur formation. 

 Le Japon est l’un des pays les plus riches en histoire 
et  en  traditions.  Sous  l’égide  d’une lignée  impériale 
unique au monde, depuis la fondation du pays et jusqu’à 
aujourd’hui, le peuple a vécu en harmonie et a bâti une 
riche culture spirituelle. 

 Dès l’Antiquité, le Japon a adopté le nom de « Yama-
to » (littéralement « Grande harmonie »), et a constam-
ment fait de cette « grande harmonie » ou « grande 
paix » un idéal national. Dans le premier article de sa 
constitution en dix-sept articles (début du 7ème siècle), 
le prince Shōtoku avait inscrit : « Il faut faire de l’har-
monie la valeur suprême ». 

 Hériter de cette tradition japonaise qui valorise la 
paix et l’harmonie, et œuvrer à l’édification d’un pays 
digne, revêt également une importance capitale du point 
de vue de ce que je nomme « cultiver les gens ». 

 Avec en tête l’optique du centenaire de la fondation 
dans douze ans, j’aimerais que tous les membres, unis-
sant leurs cœurs, consacrent toutes leurs forces pour 
œuvrer chacun à sa manière, à l’éducation des enfants et 
des jeunes. 

Marcher sur la voie du bodhisattva avec grati-
tude et un sens profond de la vie — tel était le 
vœu suprême du Bouddha Śākyamuṇi 

L’an dernier, j’ai atteint l’âge de quatre-vingt-huit ans 
selon le décompte traditionnel japonais, ce que l’on ap-
pelle « beiju ». À partir du 20 mars, notre organisation a 
eu la bonté d’organiser, à huit reprises, des rencontres de 
célébration dans notre Grand Sanctuaire. 
   Pendant ces rencontres, à chaque fois que j’entendais 
un fidèle dire : « Je suis vraiment heureux d’avoir rejoint 
la Kōseikai  »,  je sentais  vraiment une grande énergie 
monter en moi. Je me disais avec émotion : « Nous avons 
grandi ensemble, pas à pas, en tant que membres de la 
Kōseikai. » Par-dessus tout, j’avais le sentiment que des 
proches venus de tout le pays s’étaient réunis pour célé-
brer mon anniversaire, et mon cœur en était empli d’émo-
tion. Je vous en remercie tous sincèrement. 
   Tous les êtres humains vieillissent, sans exception. C’est 
une loi de la nature. Pourtant, beaucoup redoutent de 
vieillir et cherchent à l’éviter. On dit cependant que tant 
que l’on rejette la vieillesse, cest qu’on est encore imma-
ture. 
   Vieillir ne consiste pas simplement à accumuler les an-
nées ; c’est un processus au cours duquel on accumule de 
nombreuses expériences, approfondit sa réflexion et s’ef-
force de perfectionner sa personnalité. Il est enseigné que 
trouver dans ce processus un sens profond et une fierté 
constitue la véritable nature de l’être humain. 
   Bien entendu, il n’est rien dont on puisse dire « ça y est 
j’ai atteint la perfection ! » C’est pourquoi nous contin-
uons toujours à apprendre et à nous améliorer en tant 
qu’êtres humains. Kenji Miyazawa l’exprimait ainsi : 

3

Le Président de la Risshô Kôsei-kai 

Message de début d’année 



« L’éternel inachèvement, voilà l’achèvement. » Il s’agit 
donc de ne pas croire trop facilement que nous avons 
compris, mais de poursuivre la quête de la voie tout au 
long de notre vie. 
   En repensant à mon propre parcours, je me souviens 
que dans ma jeunesse, je me suis moi-même rebellé con-
tre la foi de la Kōseikai. Cependant, au fil des expérienc-
es et de l’apprentissage, j’ai peu à peu compris claire-
ment l’esprit que Śākyamu i souhaitait nous transmet-
tre. Aujourd’hui, à un âge avancé, je reçois les ensei-
gnements de Śākyamu i comme une réalité vécue, dans 
mon corps et dans mon cœur. 
   Dans le Dhammapada, se trouve un passage important 
que vous connaissez sans doute déjà tous : 
 « Il est difficile d’obtenir la vie humaine ; ceux qui l’ont 
reçue sont destinés à mourir, et pourtant le fait d’être en 
vie maintenant est précieux. Il est difficile d’obtenir 
d’entendre le Dharma correct, et il est précieux de naître 
en ce monde de Bouddhas. » 
    Dans ces quelques mots se trouve, selon moi, 
l’essence même de l’enseignement de Śākyamu i. 
    Prendre conscience du caractère mystérieux, précieux 
et inestimable de notre vie, et de la rareté de la rencontre 
avec le Dharma du Bouddha, conduit à la découverte du 
sens le plus profond de notre raison d’être. 
   Vivre non pas dans l’insatisfaction et le ressentiment, 
mais dans la gratitude pour la vie qui nous a été donnée, 
et vivre dans la joie — Je pense qu’en termes simples, 
c’est cela même que recevoir le Dharma du Bouddha et 
mener une vie de foi.  
   Bien sûr, la vie comporte bien des souffrances et des 
épreuves. Mais, lorsque l’on prend conscience du nom-

bre de choses dont nous avons la chance de bénéficier à 
chaque instant, on se sent motivé à aller de l'avant et à 
vivre pleinement, sans jamais baisser les bras. On en 
arrive même à trouver de la gratitude dans ce que l’on 
considérait autrefois comme des désagréments. 
   De plus, il nous est enseigné que nous portons tous en 
nous la nature de Bouddha et que nous possédons, à la 
fois, la capacité de reconnaître la vérité et le Dharma 
bouddhique, ainsi que la force de résoudre par nous-
mêmes nos propres problèmes. 
   Ainsi, au lieu de dire « je ne suis pas assez bon » ou « je 
n’y arriverai pas », accepter humblement en tant que 
bouddhiste les enseignements de Śākyamu i et les met-
tre en pratique constitue le point de départ d’une vie 
heureuse. 
   Aujourd’hui encore, je peux bouger mes bras et mes 
jambes, respirer, parler et manger. L’air et l’eau, indis-
pensables à la vie, ce ne sont pas moi qui les ai créés, ce 
sont des dons de la nature. Et puis, je suis soutenu par 
de nombreuses personnes. Devenir quelqu’un capable 
de gratitude envers toutes les choses du quotidien, c’est 
en réalité accéder au bonheur suprême. 
   Nous sommes nés en tant qu’êtres humains, sommes 
soutenus par toutes les choses du Ciel et de la Terre et 
pouvons vivre grâce à cela. Que nous en soyons recon-
naissants, trouvions un sens à notre vie et marchions sur 
la voie du bodhisattva — c’est là le vœu suprême de 
Śākyamu i, je le comprends aujourd’hui du plus 
profond de mon cœur maintenant que j’ai atteint l’âge 
de 88 ans. 
   Si avec vous tous, nous parvenons à graver profondé-
ment cette vérité dans nos cœurs, ensemble, en tant que 
croyants, alors nos vies prendront assurément une signi-
fication véritable. 
   Notre organisation célébrera le quatre-vingt-dixième 
anniversaire de sa fondation dans deux ans, puis son 
centenaire en 2038. 
  Par notre vie de foi, j’aspire ardemment à ce que nous 
poursuivions avec constance la formation humaine des 
enfants et des jeunes au sein de familles harmonieuses, 
et que nous contribuions à l’établissement d’un pays 
pacifique, héritier des traditions japonaises.  
 

(Journal Kôsei du 1er janvier 2026) 

4

Le Président de la Risshô Kôsei-kai 

Message de début d’année 


