
The title of this newsletter, Living the Lotus—Buddhism in Everyday Life, conveys our hope of striving to practice the teachings of 
the Lotus Sutra in daily life in an imperfect world to enrich and make our lives more worthwhile, like beautiful lotus flowers bloom-
ing in a muddy pond. This newsletter aims to help people around the world apply Buddhism more easily in their daily lives. 

La Rissho Kosei-kai è un’organizzazione buddhista laica 
la cui scrittura principale è il Triplice Sutra del Loto. È 
stata fondata nel 1938 da Nikkyo Niwano e Myoko 
Naganuma,  che  sono rispettivamente  rispettati  come 
Fondatore e Cofondatrice. L’organizzazione è composta 
da persone ordinarie, uomini e donne, che hanno fede nel 
Buddha  e  che  si  adoperano  per  arricchire  la  loro 
spiritualità applicandone 



President’s Message

Rev. Nichiko Niwano 
Presidente della Rissho Kosei-kai 

La vita è spesso paragonata alle quattro stagioni. La primavera è il tempo della crescita, quando i germogli della vita spuntano e si 
sviluppano; l’estate è il tempo dell’attività, quando l’energia trabocca e si è dinamici nel cuore della vita sociale; l’autunno è il tempo 
della maturità, quando come esseri umani raggiungiamo la pienezza, ne raccogliamo i frutti e ci prepariamo all’inverno; l’inverno è il 
tempo della quiete, quando si vive con serenità e  si gode il raccolto dei frutti della vita, mentre i semi che abbiamo piantato atten-
dono di germogliare in primavera. 

Naturalmente, ognuno può pensarla in modo diverso; ma, considerando che oggi si dice che la vita duri in media un centinaio 
d'anni, penso che potremmo metterla così: la primavera arriva grossomodo fino ai venticinque anni; l’estate dai venticinque ai cin-
quant’anni; l’autunno dai cinquanta ai settantacinque; e l’inverno da quel punto in poi. 

 
Tuttavia, tra queste quattro stagioni, l’immagine che si ha del passaggio dall’autunno all’inverno non è certo di grande vitalità: 

credo che molti vi associno la sensazione del freddo e della solitudine, con gli alberi che resistono alle bufere di vento e neve, men-
tre le loro foglie secche cadono a terra. 

D’altra parte, nell’antico pensiero indiano delle "Quattro Fasi della Vita", che suddivide l’esistenza in quattro stadi corrispondenti 
alle stagioni, lo stadio dell’autunno, la “Vita nella Foresta”, è considerato l'età dell'oro dell’esistenza: un periodo in cui non si è più 
oppressi da legami e incombenze, e si possono fare i preparativi per vivere con pienezza e gioia la fase conclusiva della vita, la “Vita 
Errante” (la vita di chi è ormai senza vincoli).1   

 C’è un verso di Ryuta Iida che dice: "Ciò che se ne va se ne va e si rinnova; così si colma il [mio] cielo autunnale. 
 
Eppure, vivendo, capita a volte di provare un senso di rimpianto: «Se quella volta avessi agito diversamente sarebbe stato 

meglio»; questi pensieri tendono ad affiorare soprattutto nella seconda metà della vita. Ma credo che anche queste sensazioni e ri-
flessioni siano a loro modo e a pieno titolo dei “frutti”, che ci sostengono mentre ci incamminiamo verso l’inverno. 

Non possiamo godere del sapore dei cachi e delle castagne se ci lasciamo spaventare dalla loro astringenza o dai ricci; ma se li 
accogliamo come un dono abbondante e li trattiamo con cura, potremo nutrircene gustandoli appieno. Allo stesso modo, anche le 
esperienze amare possono essere “raccolte” e trasformate in nutrimento per lo spirito, rendendole una fonte d'energia con cui af-
frontare l’inverno: un grande “frutto” che possiamo ottenere solo in quella stagione della vita.

ò è è

22



3

President’s Message

è

   Circa duemilaseicento anni fa, Confucio, che morì all’età di settantaquattro anni, parlò del proprio cammino interiore 
nei suoi Dialoghi: «A cinquant’anni compresi il mandato del Cielo; a sessant’anni il mio orecchio vi si accordava spon-
taneamente; a settant’anni potevo seguire i desideri del cuore senza oltrepassare la misura». In altre parole, nell’autun-
no della vita si giunge a conoscere i principi del cielo, della terra, e della natura, ovvero della vita  . Ascoltando le pa-
role degli altri si comprende ciò che vogliono dire e quali sono le loro ragioni. Quando si entra negli anni dell’inverno, 
si può agire secondo ciò che si ha nel cuore, senza per questo venir meno al rispetto e alle regole della comunità in cui 
viviamo. 
 
   Io sono ormai nel pieno degli anni dell’inverno, ma come persona sono ancora lontano dall’aver raggiunto una tale 
maturità interiore. Se però pensiamo all’aspettativa di vita di allora rispetto a quella di oggi, i settant’anni di Confucio 
corrisponderebbero più o meno ai centodieci attuali. Io, che ho superato gli ottant’anni, sento di essere ancora ben lon-
tano dall’aver completato il mio cammino di formazione interiore: ci sono ancora molte cose che non so e non com-
prendo, e proprio per questo, in tutta sincerità, penso che debba continuare a imparare, il più possibile. 
 
   Questa aspirazione è simile a un istinto che appartiene a tutti gli esseri umani. Se si conserva il desiderio di imparare, 
si possono incontrare novità indipendentemente dall'età: la gioia e la profonda emozione che ne nascono non solo dan-
no energia vitale, ma rendono anche piacevole il trascorrere degli anni invernali della vita. 
 
   Per questo è importante anche la salute. Lo ricordava lo scultore Seibo Kitamura (1884–1987), noto per la “Statua 
della Pace di Nagasaki”, che a cent’anni d’età (secondo il computo giapponese) ebbe un dialogo con il Fondatore Nik-
kyo, allora settantasettenne. In quell’occasione spiegò che il segreto della longevità e della salute è: «Non adirarsi. Non 
tormentarsi e non rimuginare sulle cose». Il Rev. Nikkyo Niwano aggiunse: «E non dire bugie». Al che Kitamura 
rispose: «Se non si mente, il cuore resta puro e ciò influisce positivamente sulla salute». Raccontò inoltre che, quando 
le persone gli chiedevano un'opera calligrafica, era solito scrivere: “Cuore puro, lunga vita”, esprimendo così il suo 
atteggiamento interiore abituale. 
 
   Impegnarsi ad approfondire l’apprendimento, senza ostentazione e con sincerità: questo atteggiamento sarà certamen-
te un modello per le giovani generazioni. In ogni caso, vorrei parlare ancora del tema dell'apprendimento in un prossi-
mo articolo. 
 
Note 
1 – Le "Quattro Fasi della Vita" del pensiero indiano sono: 1) la fase dello studio, fino a circa 25 anni (l’allievo); 2) la 
fase della famiglia e del lavoro, dai 25 ai 50 anni (il capofamiglia); 3) la vita nella foresta, dai 50 ai 75 anni (il ritiro dai 
doveri sociali per la meditazione e la preparazione interiore); 4) la vita errante, dai 75 anni in poi, cioè l’ultimo stadio. 
L'ultimo stadio è definito "vita errante" perché descriveva l’ideale dell’asceta che, dopo aver assolto i suoi compiti so-
ciali e familiari, lasciava la casa per dedicarsi totalmente alla ricerca spirituale. In India era tradizione che questi uomi-
ni vivessero senza dimora fissa, viaggiando di villaggio in villaggio, mendicando il cibo, predicando, meditando e ac-
cettando la transitorietà dell’esistenza. 
2 – da Haiku konjaku (Haiku di oggi e di ieri), pubblicato da Fujimi Shobo, 1988  



In che modo hai continuato il rapporto con il 

Centro di Roma? 

Ho iniziato a partecipare ai programmi online del Centro. 
Con i membri del sangha leggevamo e discutevamo insieme 
i messaggi mensili del Maestro Nichiko pubblicati su Living 
the Lotus. A volte ascoltavo le esperienze nel Dharma dei 
membri e partecipavo agli hoza per condividere le mie 
riflessioni. 
Nel dicembre 2013, il Rev. Mizumo venne a casa mia a 
Johannesburg  e  consacrò  il  mio  altare  collocandovi  il 
Gohonzon. Ne fui profondamente commosso e grato. Con 
mia grande gioia, alla cerimonia parteciparono una decina di 
persone, tra cui mia madre e mia sorella maggiore. Mia 
madre, con la quale ho vissuto fino alla sua scomparsa a 92 
anni, era cristiana, ma era contenta della mia fede nella 
Rissho  Kosei-kai.  Durante  la  pandemia,  quando  molti 
programmi si svolgevano online, ascoltava con interesse le 
attività di studio e gli hoza e, al termine, condivideva con 
me le sue impressioni. 
 
 

Quando e come hai conosciuto la Rissho Kosei-

kai? 

 Mi sono unito alla Rissho Kosei-kai nel maggio 
2013. Attualmente vivo a Johannesburg, in Sudafrica, 
all’estremo  sud  del  continente  africano.  Per  circa 
vent’anni  ho fatto parte  di  un’altra  organizzazione 
buddista giapponese, ma col tempo ho cominciato a 
dubitare della sua visione esclusivista e intollerante, e 
mi sono gradualmente allontanato. Nonostante questo, 
il mio interesse per il Buddismo è rimasto forte. Un 
giorno, mi sono imbattuto nel sito web della Rissho 
Kosei-kai e sono rimasto profondamente colpito da un 
articolo  che  raccontava  la  visita  della  Reverenda 
Kosho1 Presidente Designata, nelle aree colpite dal 
Grande Terremoto del Giappone Orientale: offriva 
preghiere  per  la  ricostruzione,  incoraggiava  e  si 
prendeva  cura  delle  vittime con grande dedizione. 
Dopo  aver  letto  quell’articolo,  ho  telefonato 
immediatamente alla sede centrale in Giappone. Mi 
risposero che in Sudafrica non esisteva un centro, ma 
mi misero in contatto con la  Rissho Kosei-kai  di 
Roma,  e  così  iniziai  a  comunicare  con  il  Rev. 
Katsutoshi Mizumo, all’epoca direttore del Dojo di 
Roma, oggi responsabile del Dojo di Hamakita. 
Successivamente scaricai il Kyoten (raccolta di letture 
del sutra) in inglese e iniziai a praticare l’offerta della 
recitazione alla mattina e alla sera. Sempre dal sito 
scaricai  i  libri  del  Fondatore  Nikkyo  Niwano, 
Buddismo  Oggi  e  Ciglia  invisibili,  e  cominciai  a 
leggerli. In seguito acquistai anche le edizioni digitali di 
Coltivare il campo del cuore di Nichiko Niwano e Il 
Buddha che è in ciascuno di noi della Rev. Kosho. 
Così  ho potuto approfondire  gradualmente  la  mia 
comprensione della Rissho Kosei-kai. 

Trasmettere l’insegnamento del Buddha per portare felicità ai sudafricani 

4

Andrew Christie  



Qual  è  l’aspetto  della  Rissho  Kosei-kai  che  ti 

affascina di più? 

 

La cosa che più mi affascina è che la Rissho Kosei-kai 
è una comunità estremamente aperta e inclusiva. Ammiro 
profondamente  la  sua  capacità  di  accogliere  valori  e 
religioni differenti, trovando punti comuni al di là delle 
differenze. Anche l’impegno attivo per il dialogo e la 
cooperazione interreligiosa, in Giappone e nel mondo, 
testimonia questo atteggiamento. 

Inoltre, mi colpisce il fatto che la recitazione del sutra 
sia  posta  al  centro  della  pratica.  Ritengo  essenziale 
l’offerta spirituale del sutra al mattino e alla sera: ogni 
giorno, oltre al Kyoten, recito un capitolo del Triplice 
Sutra.2  Questa pratica mi dona una profonda serenità. In 
particolare la recitazione mattutina, che precede l’uscita 
per il lavoro, mi dà la forza e la determinazione per 
iniziare  la  giornata  con  risolutezza.  Attraverso  questa 
pratica sento di ricevere molti meriti:  la saggezza per 
costruire relazioni migliori, il  coraggio di affrontare le 
sfide e la capacità di  introspezione, riflettendo su me 
stesso per migliorarmi. 

5

Andrew riceve il Gohonzon presso la Sede Centrale affida-
togli dal Rev. Keiichi Akagawa, direttore della Rissho Kosei-

kai Internazionale.  



6

Andrew (al centro) che partecipa alla parata della Festa di 
Oeshiki.  



7

Salvo uso personale, è vietata la riproduzione e la diffusione non autorizzata.

Il Dojo di Ome, completato nel 1966 nella città di Ome 
(Tokyo), nacque come centro di formazione per i 
giovani membri. Sorge in un vasto terreno circondato 
dal verde, dove si trovano due edifici per i seminari, 
uno stadio di atletica, un campo da baseball e altre 
strutture. Oggi è utilizzato come luogo di formazione 
da tutti i membri. Il Dojo del luogo di nascita del 
Fondatore è stato costruito nel 1978 a Suganuma, città 
di Tokamachi, nella prefettura di Niigata, dove nacque 
il Rev. Nikkyo Niwano. Rappresenta il punto di 
riferimento per i pellegrini in visita a Suganuma. Nelle 
vicinanze si trova anche la casa natale del Rev. 
Fondatore, ricostruita fedelmente. La casa natale è stata ricostruita nel 2006, in oc-

casione del centenario della nascita del Fondatore 
Nikkyo. Quando si visita Suganuma, vale la pena 
fermarsi per respirare l’atmosfera della vita che 
conduceva a quei tempi. 

Lo sapevate?

 

 

 
 

Wow! Il Dojo 
di Ome è 
grandissimo!  

C’è un sacco 
di verde qui 
intorno! 

Il Dojo di 
Suganuma è 
proprio qui vici-
no.  

Questo è il 
posto dove è 
nato il Fonda-
tore.  



8

La Rissho Kosei-kai ha istituito dei Dojo (“Luogo della 
Via”, centri per la pratica del Dharma) in tutto il 
Giappone, in modo che tutti possano avvicinarsi e ap-
prendere gli insegnamenti del Sutra del Loto. 
La nostra comunità ha fondato dei Dojo anche all’este-
ro: America, Brasile, Regno Unito, Taiwan, Thailandia, 
Sri Lanka, India, Nepal, Bangladesh, Corea del Sud e in 
molti altri paesi. 
 
Nella nostra comunità spirituale, il Dojo non è solo il 
luogo dove si svolgono cerimonie, seminari e ritiri spir-
ituali: è anche uno spazio in cui ricevere sostegno, af-
frontare le difficoltà e risolvere i problemi della vita 
quotidiana. Nei giorni di fusatsu o nei giorni festivi, è 
bello recarsi al Dojo per partecipare e pregare insieme. 

Salvo uso personale, è vietata la riproduzione e la diffusione non autorizzata.

Durante l’offerta spirituale di ogni giorno (gokuy , la 
recitazione quotidiana) si recita un brano introduttivo 
chiamato D j kan (“Contemplazione del Dojo”). In 
esso si insegna che ogni ambiente della vita quotidiana 
— la casa, la scuola, il lavoro — è di per sé un Dojo, 
un luogo di pratica spirituale. Ma poiché è difficile 
metterlo in pratica da soli, i Dojo della nostra comunità 
diventano un sostegno prezioso. 

Lo sapevate? 

Sì, così possia-
mo apprendere  
gli insegna-
menti in ogni 
momento.  

 
 
Ci sono un sacco 
di Dojo in tutto il 
Giappone.  

 
 

 
 
 
Se andate in 
un Dojo 
sarete sempre 
accolti cal-
orosamente.  

 
 

 Ce ne sono 
tanti anche 
all’estero. 

 
Br
asi
le 

Hawaii 

Cor
ea 

San Francisco 



9

Rev. Nikkyo Niwano 
Fondatore di Rissho Kosei-kai 

Con il Cuore del Buddha  



10

Per propagare gli insegnamenti e traformare il mondo intero la prima cosa da fare è 
impegnarsi a soccorrere, uno per uno, coloro che ci sono vicini, aiutandoli a liberarsi dalle 
loro sofferenze e difficoltà. C’è chi pensa che questa pratica di trarre in salvo le persone da 
“povertà, malattia e conflitto” sia qualcosa che appartiene soltanto al periodo delle origini 
della Kosei-kai, ma non è così: oggi nascono in continuazione nuove forme di “povertà, 
malattia e conflitto”. 
Per questo motivo, dobbiamo acquisire la saggezza che ci consente di discernere le 
mutevoli condizioni del mondo, leggendo e recitando di continuo il Sutra del Loto, e tor-
nando più volte ai suoi commentari, così da farne nostra la verità. Se non conseguiamo 
questa saggezza, non saremo in grado di comprendere i dolori e i tormenti delle persone 
che incontriamo; e, di conseguenza, non sorgeranno in noi gli “abili mezzi” per adattarci e 
rispondere alle loro necessità. 
Infine, desidero lasciarvi questa raccomandazione: anche se il Dharma che proclamate non 
produce subito risultati visibili sul momento, ricordate che avete comunque deposto un 
seme prezioso nelle profondità del cuore dell’altro. Quel seme, in un momento opportu-
no, germoglierà immancabilmente. Confidando in questo, vi esorto a non lasciarvi inti-
morire né scoraggiare, ma a dedicarvi con perseveranza alla pratica del bodhisattva.  

Far germogliare i semi del risveglio  P83-84



11

Salve a tutti. Come recita un vecchio proverbio giapponese, “Il caldo e il freddo durano 
fino all’equinozio”. Anche se il caldo estivo ancora persiste, l’occasionale vento fresco che 
accarezza le guance è un dolce promemoria del fatto che le stagioni cambiano. Spero che 
stiate bene. 

    Nel messaggio di questo mese, il Maestro Nichiko spiega l’antico concetto indiano 
delle Quattro Fasi dell’Esistenza che dividono la nostra vita secondo le quattro stagioni, in-
segnandoci come condurre una vita appagante. Ho conosciuto questa filosofia di vita per la 
prima volta a quarant’anni, quando ho letto il libro Rinjūki di Hiroyuki Itsuki. Questo inse-
gnamento divide la vita in quattro fasi (la fase dell’allievo, quella del capofamiglia, della vita 
nella foresta e della vita errante) e descrive il modo appropriato per vivere ognuna di queste. 
Anche credendo che sarebbe stato fisicamente e finanziariamente difficile seguire queste 
regole alla lettera nella società moderna, mi ricordo di aver pensato che forse potevano es-
serci quattro fasi spirituali dell’esistenza. Se si potesse realmente vivere in quel modo, sicura-
mente si proverebbe uno stato di completa libertà. 

   Il Maestro Nichiko descrive l’autunno della vita, che corrisponde alla fase della vita nel-
la foresta, come “il tempo in cui ci si libera a poco a poco da ciò che fino ad allora era fonte 
di fastidio e, con il cuore colmo di pienezza e di un’attesa fiduciosa, ci si avvia con animo 
sereno verso l’inverno”. Proprio come ognuna delle quattro stagioni offre i suoi frutti unici, 
così ogni fase della vita offre i propri doni. 

   Dobbiamo fare attenzione ad evitare sentimenti di mancanza in ogni fase della vita, 
perdendo di vista la nostra fede, e concentrarci piuttosto sui doni che ci circondano. Ri-
cordando la verità che “il presente è il risultato del passato, e il presente crea il futuro”, spero 
di impegnarmi costantemente questo mese come sempre con cuore umile e riconoscente. 

 

Rev. Keiichi Akagawa 
Director, Rissho Kosei-kai International 

Il Rev. Akagawa con i leader di Corea e Mongolia che hanno preso parte all’ultima ses-
sione del Programma per la Formazione delle Guide dell’Estremo Oriente, che si è 
tenuto nella sede principale il 2 Agosto. Quest’anno, prima di questa, ci sono state tre 
sessioni online dove hanno partecipato anche leader del Centro del Dharma di Tainan.



We welcome comments on our newsletter Living the Lotus: living.the.lotus.rk-international@kosei-kai.or.jp


