
La Risshô Kôsei-kai est une organisation bouddhique laïque dont le 
texte sacré est le Sûtra du Lotus. Elle fut établie en 1938 par Nikkyô 
NIWANO (fondateur) et Myôkô NAGANUMA (cofondatrice. Elle est 
composée d’hommes et de femmes ordinaires qui souhaitent intégrer les 
enseignements du Bouddha Śākyamuni dans leur vie quotidienne et 
contribuer à l’établissement de la paix dans le monde. Nous, les 
membres, avec l’actuel Président Nichikô NIWANO, œuvrons en tant 
que Bouddhistes à la transmission des enseignements du Bouddha tout 
en  nous  impliquant  dans  de  nombreuses  actions  locales  et 
internationales en faveur de la Paix, en coopération avec d’autres 
organisations. 

Le titre de cette lettre mensuelle Living the Lotus—Buddhism in Everyday Life (« Vivre le Lotus—Le Bouddhisme au quotidien ») reflète notre vœu 
d’enrichir notre vie et de lui donner davantage de sens en vivant les enseignements du Sûtra du Lotus dans nos actes quotidiens, à l’image de la belle fleur de 
Lotus qui s’épanouit, bien que poussant dans l’eau boueuse. Le but de cette lettre publiée sur internet est d’aider les gens dans le monde entier à intégrer 
dans leur vie de tous les jours les enseignements du bouddhisme. 



2

Nous qui n’avons nulle part ailleurs où aller 
Ce mois-ci, nous célébrons l’anniversaire de la naissance du Fondateur qui, depuis la cré-

ation de notre mouvement, a continuellement prié pour l’harmonie entre les hommes et la paix 
dans le monde. À quatre-vingt-huit ans — l’âge que j’ai moi-même aujourd’hui —, il confiait 
avec enthousiasme : « Je souhaite que ma vie elle-même soit un don — que le simple fait de 
vivre devienne une offrande à autrui. » 

Cependant, à toutes les époques, il y a des gens qui, mécontents parce que les choses ne se 
passent pas comme ils le souhaitent, haïssent ceux qui s’opposent à eux et, qui pour servir 
leurs propres intérêts, méprisent l’harmonie et n’hésitent pas à écraser leurs adversaires, voire 
à diviser leur pays et leur société. En particulier aujourd’hui, en voyant ce qui se déroule un 
peu partout dans le monde, il est difficile de s’empêcher de penser que l’on oublie ce qui est 
important en tant qu’être humain. 

La première de ces choses importantes est le principe selon lequel, nous vivons tous les uns 
grâce aux autres selon l’ensemble des causes et conditions (nidāna). 

« Celui qui a découvert l’univers, ne peut plus être le même qu’avant », déclarait l’ancien 
astronaute américain Russel SCHWEICKART, dont j’ai déjà assisté à une conférence. Et l’as-
tronaute japonaise Naoko YAMAZAKI, comme pour confirmer ces paroles, en évoquant la 
beauté de la Terre vue de l’espace et l’amour qu’elle a ressenti pour la Terre à son retour, 
racontait son expérience qui lui avait fait prendre conscience que « toute la vie sur cette Terre 
n’est possible que grâce à divers équilibres » et de poursuivre : « C’est pourquoi les conflits 
entre les êtres humains sont extrêmement tristes. Vu de l’espace, la Terre est vraiment un vais-
seau spatial » (Chûgai Nippô, 27 janvier 2016). 

W. M. SCHIRRA, le premier astronaute américain, a souligné une chose importante dont il 
nous faut prendre conscience aujourd’hui : « J’ai quitté la Terre à trois reprises, mais je n’avais 
nulle part ailleurs où aller. Je vous prie de prendre soin du vaisseau spatial Terre. » Le fait de 
nous blesser les uns les autres et de briser l’harmonie ne fait que détruire l’ordre et l’envi-
ronnement terrestre, et cela ne peut conduire qu’à l’autodestruction de l’humanité. 

Nichikô NIWANO 
Président de la Risshô Kôsei-kai 

L’harmonie que nous jouons tous ensemble  
(1) Divisions et harmonie 

Exposition du dharma par  
Maître Nichiko Niwano



3

Exposition du dharma par  
Maître Nichiko Niwano

Les bienfaits de la lecture de livres papier 
Si l’on envoyait aux dirigeants du monde entier des photos de la Terre vue de l’espace afin 

de les encourager à prendre conscience de l’origine de notre vie et sous quelle providence nous 
vivons, serait-il trop optimiste de penser que certains d’entre eux se diraient qu’il serait dérai-
sonnable de faire la guerre ? Cependant, au moins, nous qui étudions les enseignements du 
Bouddha, nous connaissons déjà non seulement l’importance de la Terre, mais aussi les ensei-
gnements qui évitent les conflits et les divisions et favorisent l’harmonie. 

Toutes les choses sont transitoires (impermanence), tout se produit par le biais de causes et 
de conditions, et tout est interdépendant (non-soi, vacuité). Il nous est enseigné qu’en prenant 
conscience de ces vérités et en réalisant que notre vie actuelle est un véritable miracle digne de 
gratitude, les flammes de la colère et de la convoitise ne peuvent plus brûler en nous (sérénité 
du nirvāṇa). Le Fondateur a exprimé de façon concrète cette sérénité du nirvāṇa en écrivant :  
« Aimons-nous les uns les autres, soyons attentionnés les uns envers les autres, aidons ceux 
qui peinent à avancer, prêtons main-forte à ceux qui manquent de force, marchons ensemble en 
bonne harmonie. Si tous les êtres humains pouvaient vivre ainsi, ils pourraient goûter à une 
profonde paix intérieure dans une existence pleine de vie, de création et de progrès. » En nous 
appuyant sur notre propre aspiration à cela (« sa propre lumière ») et sur les principes de ce 
monde (« la lumière du Dharma »), nous aidons et encourageons les personnes de notre entou-
rage qui sont en difficulté, nous compatissons aussi à la souffrance des personnes avec 
lesquelles nous n’avons aucun lien particulier, et nous mettons en pratique ce que nous pou-
vons faire. On peut appeler cela la « pratique de la paix » de chacun aspirant à un monde de 
tranquillité.  

En outre, le Fondateur nous disait : « Ne faut-il pas que nous prenions l’initiative d’ouvrir 
les fenêtres avant de nous plaindre de l’obscurité de la pièce ? Nous qui avons entendu les en-
seignements du Bouddha, prenons l’initiative d’ouvrir les fenêtres du cœur des gens. Brandis-
sons haut la lumière des enseignements du Bouddha dans l’obscurité de l’ignorance. » Ces pa-
roles résonnent aujourd’hui avec probablement plus de force que jamais. 

 
« Kôsei », numéro d’novembre 2025 



4

Transmettre les enseignements est la Voie suprême 

Nichikô NIWANO 
Président de la Risshô Kôsei-kai 

Rendre grâce au Bouddha pour sa bonté 



5

Comment pouvons-nous donc rendre grâce au Bouddha Śākyamuṇi ? 
Il s’agit là aussi de pratiquer le « don ». Et, le don le plus supérieur est « le don du Dharma ».  

C’est-à-dire transmettre les enseignements du Bouddha au plus grand nombre de personnes 
possible et les guider vers la voie bouddhique afin qu’elles puissent pleinement les saisir. 

Selon les termes du Sûtra des sens innombrables (Muryōgi-kyô), il s’agit de « faire en sorte 
que ceux qui n’ont pas encore produit l’esprit d’Eveil (bodhicitta) le produise ». L’esprit 
d’Eveil est la recherche de son propre Eveil tout en enseignant aux autres, ce qui correspond 
donc à la prise de conscience de notre état de « bodhisattva ». 

À ce propos, les enseignements de Śākyamuṇi sont si nombreux qu’on parle de « 84.000 
portes du Dharma », mais parmi ces enseignements, le Sûtra du Lotus est le plus élevé et le 
meilleur, c’est l’écriture dans laquelle les véritables intentions de Śākyamuṇi sont présentées. 
Comme l’indique chapitre des « Moyens appropriés » (Hôben-hon) : « De ceux qui entendront 
le Dharma, il n’en est pas un qui n’atteindra pas l’état de bouddha », c’est un enseignement qui 
éveille tous les êtres humains et les conduit au plus grand bonheur. 

On peut donc dire que transmettre les enseignements du Sûtra du Lotus au plus grand nom-
bre est une excellente façon de rendre grâce au Bouddha Śākyamuṇi. 

Actuellement, le plus grand problème de l’humanité est la crise environnementale mondiale. 
Si elle n’est pas résolue, on craint que la Terre et l’humanité ne soient détruites dans un avenir 
assez proche. Mais que faire pour résoudre ce problème ? Il s’agit de freiner l’avidité des gens, 
en particulier dans les pays développés. C’est cette avidité pour une plus grande prospérité ma-
térielle et une vie plus confortable et plus commode qui a produit la crise environnementale 
actuelle. 

Dans le Sûtra du Lotus, cela est clairement expliqué. Dans les Paraboles, on peut lire : « 
L’avidité est la cause première de toutes les souffrances. Lorsque l’avidité est supprimée, il 
n’existe plus d’objet d’attachement. » 

Par ailleurs, dans le chapitre de l’Exhortation du Bodhisattva Samantabhadra, il est enseigné 
que ceux qui embrassent le Sûtra du Lotus doivent « bien faire les pratiques de Samantabhadra 
en ayant peu d’avidité et en sachant ce qui suffit ». 

« Supprimer l’avidité » ou « avoir peu d’avidité et savoir ce qui suffit » sont la clé pour sau-
ver la Terre et l’humanité de la destruction. 

En ce sens aussi, le Sûtra du lotus est un précieux guide qui conduira toute l’humanité au 
bonheur. Le prêcher et le diffuser est donc la meilleure façon de rendre grâce au Bouddha 
Śākyamuṇi. Dans le chapitre de la Passation du Sûtra du lotus, il est clairement indiqué que 
ceux qui conduisent autrui au véritable Dharma en prêchant le Sûtra du Lotus « rendront grâce 
à tous les bouddhas. » 

 
Bodai no me o okosashimu (Kosei Publishing, 2018), pp. 86-88 



We welcome comments on our newsletter Living the Lotus: living.the.lotus.rk-international@kosei-kai.or.jp


