Living the LOTUS

_ ;;:M/LW//@-//

D'es membrés d’outre-mer participent avec enthousi
au -festivail.(_)esh.i_.k'i-lchijé 2025 a Tokyo

Living the Lotus

La Rissho Kosei-kai est une organisation bouddhique laique dont le

Vol. 242 (November 2025) texte sacré est le Satra du Lotus. Elle fut établie en 1938 par Nikkyo
Rédacteur en chef : Keiichi AKAGAWA NI\WANO (fondateur) et Myoko NAQANUMA (cofoqdatrl.ce.’EHG est
Directrice de rédaction : Sachi MIKAWA composée d’hommes et de femmes ordinaires qui souhaitent intégrer les
Traducteur : Pierre REGNIER enseignements du Bouddha Sakyamuni dans leur vie quotidienne et
Rédaction : personnel du siege de Rissho Kosei-kai contribuer a I’établissement de la paix dans le monde. Nous, les

International membres, avec 'actuel Président Nichikd NIWANO, ceuvrons en tant

L ving the Latls is published Tonthiff by Rissho Kose pia que Bouddhistes 2 la transmission des enseignements du Bouddha tout

iFerational Famon Media Center s 0 71 en nous impliquant dans de nombreuses actions locales et
Wada, Suginami-ku, Tokyo 166-8537, Japan. internationales en faveur de la Paix, en coopération avec d’autres
TEL: +81-3-5341-1124 / FAX: +81-3-5341-1224 organisations.

Email: living.the.lotus.rk-international @kosei-kai.or.jp

Le titre de cette lettre mensuelle Living the Lotus—Buddhism in Everyday Life (« Vivre le Lotus—ILe Bouddhisme au quotidien ») reflete notre veeu
d’enrichir notre vie et de lui donner davantage de sens en vivant les enseignements du Satra du Lotus dans nos actes quotidiens, a 'image de la belle fleur de
Lotus qui s’épanouit, bien que poussant dans ’eau boueuse. Le but de cette lettre publiée sur internet est d’aider les gens dans le monde entier a intégrer
dans leur vie de tous les jours les enseignements du bouddhisme.



Exposition du dharma par
Maitre Nichiko Niwano

L’harmonie que nous jouons: tous ensemble

(1) Divisions etsz#rmonie

Nichiko NIWANO
Président de la Rissho Kosei-kai

Nous qui n’avons nulle part ailleurs ou aller

Ce mois-ci, nous célébrons I’anniversaire de la naissance du Fondateur qui, depuis la cré-
ation de notre mouvement, a continuellement prié¢ pour 1’harmonie entre les hommes et la paix
dans le monde. A quatre-vingt-huit ans — I’dge que j’ai moi-méme aujourd’hui —, il confiait
avec enthousiasme : « Je souhaite que ma vie elle-méme soit un don — que le simple fait de
vivre devienne une offrande a autrui. »

Cependant, a toutes les époques, il y a des gens qui, mécontents parce que les choses ne se
passent pas comme ils le souhaitent, haissent ceux qui s’opposent a eux et, qui pour servir
leurs propres intéréts, méprisent 1’harmonie et n’hésitent pas a écraser leurs adversaires, voire
a diviser leur pays et leur société. En particulier aujourd’hui, en voyant ce qui se déroule un
peu partout dans le monde, il est difficile de s’empécher de penser que I’on oublie ce qui est
important en tant qu’étre humain.

La premiére de ces choses importantes est le principe selon lequel, nous vivons tous les uns
grace aux autres selon I’ensemble des causes et conditions (nidana).

« Celui qui a découvert I'univers, ne peut plus étre le méme qu’avant », déclarait I’ancien
astronaute américain Russel SCHWEICKART, dont j’ai déja assisté a une conférence. Et 1’as-
tronaute japonaise Naoko YAMAZAKI, comme pour confirmer ces paroles, en évoquant la
beauté de la Terre vue de I’espace et I’amour qu’elle a ressenti pour la Terre a son retour,
racontait son expérience qui lui avait fait prendre conscience que « toute la vie sur cette Terre
n’est possible que grace a divers équilibres » et de poursuivre : « C’est pourquoi les conflits
entre les étres humains sont extrémement tristes. Vu de I’espace, la Terre est vraiment un vais-
seau spatial » (Chiigai Nippo, 27 janvier 2016).

W. M. SCHIRRA, le premier astronaute américain, a souligné une chose importante dont il
nous faut prendre conscience aujourd’hui : « J’ai quitté la Terre a trois reprises, mais je n’avais
nulle part ailleurs ou aller. Je vous prie de prendre soin du vaisseau spatial Terre. » Le fait de
nous blesser les uns les autres et de briser I’harmonie ne fait que détruire 1’ordre et I’envi-
ronnement terrestre, et cela ne peut conduire qu’a I’autodestruction de ’humanité.

2



Exposition du dharma par
Maitre Nichiko Niwano

Les bienfaits de la lecture de livres papier

Si I’on envoyait aux dirigeants du monde entier des photos de la Terre vue de 1’espace afin
de les encourager a prendre conscience de 1’origine de notre vie et sous quelle providence nous
vivons, serait-il trop optimiste de penser que certains d’entre eux se diraient qu’il serait dérai-
sonnable de faire la guerre ? Cependant, au moins, nous qui étudions les enseignements du
Bouddha, nous connaissons déja non seulement I’importance de la Terre, mais aussi les ensei-
gnements qui évitent les conflits et les divisions et favorisent I’harmonie.

Toutes les choses sont transitoires (impermanence), tout se produit par le biais de causes et
de conditions, et tout est interdépendant (non-soi, vacuité). Il nous est enseigné qu’en prenant
conscience de ces vérités et en réalisant que notre vie actuelle est un véritable miracle digne de
gratitude, les flammes de la colére et de la convoitise ne peuvent plus briler en nous (sérénité
du nirvana). Le Fondateur a exprimé de fagon concrete cette sérénité du nirvana en écrivant :
« Aimons-nous les uns les autres, soyons attentionnés les uns envers les autres, aidons ceux
qui peinent & avancer, prétons main-forte a ceux qui manquent de force, marchons ensemble en
bonne harmonie. Si tous les étres humains pouvaient vivre ainsi, ils pourraient golter a une
profonde paix intérieure dans une existence pleine de vie, de création et de progres. » En nous
appuyant sur notre propre aspiration a cela (« sa propre lumicre ») et sur les principes de ce
monde (« la lumiére du Dharma »), nous aidons et encourageons les personnes de notre entou-
rage qui sont en difficulté, nous compatissons aussi a la souffrance des personnes avec
lesquelles nous n’avons aucun lien particulier, et nous mettons en pratique ce que nous pou-
vons faire. On peut appeler cela la « pratique de la paix » de chacun aspirant a un monde de
tranquillité.

En outre, le Fondateur nous disait : « Ne faut-il pas que nous prenions I’initiative d’ouvrir
les fenétres avant de nous plaindre de 1’obscurité de la piéce ? Nous qui avons entendu les en-
seignements du Bouddha, prenons I’initiative d’ouvrir les fenétres du cceur des gens. Brandis-
sons haut la lumiére des enseignements du Bouddha dans 1’obscurité de 1’ignorance. » Ces pa-
roles résonnent aujourd’hui avec probablement plus de force que jamais.

« Kosei », numéro d’novembre 2025




Chapitre 2
Pour étre en lien avec autrui

I Germination des graines de I"éveil

Rendre grace au Bouddha pour sa bonté
Transmettre les enseignements est la Voie supréme

Nichikd NIWANO
Président de la Rissho Kosei-kai

. Ay m ey
(T e et

kY




I Germination des graines de |'éveil

Comment pouvons-nous donc rendre grice au Bouddha Sakyamuni ?

Il s’agit 13 aussi de pratiquer le « don ». Et, le don le plus supérieur est « le don du Dharma ».
C’est-a-dire transmettre les enseignements du Bouddha au plus grand nombre de personnes
possible et les guider vers la voie bouddhique afin qu’elles puissent pleinement les saisir.

Selon les termes du Sitra des sens innombrables (Muryogi-kyé), il s’agit de « faire en sorte
que ceux qui n’ont pas encore produit I’esprit d’Eveil (bodhicitta) le produise ». L’esprit
d’Eveil est la recherche de son propre Eveil tout en enseignant aux autres, ce qui correspond
donc a la prise de conscience de notre état de « bodhisattva ».

A ce propos, les enseignements de Sakyamuni sont si nombreux qu’on parle de « 84.000
portes du Dharma », mais parmi ces enseignements, le Sttra du Lotus est le plus ¢élevé et le
meilleur, ¢’est I’écriture dans laquelle les véritables intentions de Sakyamuni sont présentées.
Comme I’indique chapitre des « Moyens appropriés » (Hoben-hon) : « De ceux qui entendront
le Dharma, il n’en est pas un qui n’atteindra pas 1’état de bouddha », c’est un enseignement qui
éveille tous les étres humains et les conduit au plus grand bonheur.

On peut donc dire que transmettre les enseignements du Sttra du Lotus au plus grand nom-
bre est une excellente fagon de rendre griace au Bouddha Sakyamuni.

Actuellement, le plus grand probléme de I’humanité est la crise environnementale mondiale.
Si elle n’est pas résolue, on craint que la Terre et I’humanité ne soient détruites dans un avenir
assez proche. Mais que faire pour résoudre ce probléme ? Il s’agit de freiner 1’avidité des gens,
en particulier dans les pays développés. C’est cette avidité pour une plus grande prospérité ma-
térielle et une vie plus confortable et plus commode qui a produit la crise environnementale
actuelle.

Dans le Sttra du Lotus, cela est clairement expliqué. Dans les Paraboles, on peut lire : «
L’avidité est la cause premiere de toutes les souffrances. Lorsque 1’avidité est supprimée, il
n’existe plus d’objet d’attachement. »

Par ailleurs, dans le chapitre de 1I’Exhortation du Bodhisattva Samantabhadra, il est enseigné
que ceux qui embrassent le Stitra du Lotus doivent « bien faire les pratiques de Samantabhadra
en ayant peu d’avidité et en sachant ce qui suffit ».

« Supprimer 1’avidité » ou « avoir peu d’avidité et savoir ce qui suffit » sont la cl¢ pour sau-
ver la Terre et I’humanité de la destruction.

En ce sens aussi, le Sitra du lotus est un précieux guide qui conduira toute 1’humanité au
bonheur. Le précher et le diffuser est donc la meilleure fagon de rendre grace au Bouddha
Sakyamuni. Dans le chapitre de la Passation du Sitra du lotus, il est clairement indiqué que
ceux qui conduisent autrui au véritable Dharma en préchant le Sitra du Lotus « rendront grace

a tous les bouddhas. »

Bodai no me o okosashimu (Kosei Publishing, 2018), pp. 86-88

WA LT .



issho Kosei-kai & ..
International & i
Make Every Encounter Mmer L

Lak-h——'
] l‘mmhnn
L0 Sathewia RXISA
Mnyan|) ——
Raaean Ul
Ahuriyi| ———— o »
Patya )
Chendhipuni
Cron'y baazar™
Rarmm

Information about

local Dharma centers fucebOOk X

M We welcome comments on our newsletter Living the Lotus: living.the.lotus.rk-international@kosei-kai.or.jp



