
Association bouddhiste internationale Rissho Kosei-kai (IBC) 
Une communauté bouddhiste pour les étrangers résidant au Japon, qui relie les cœurs 

pratique de l’hoza 



Exposition du dharma par  

Maître Nichiko Niwano

L’harmonie que nous jouons tous ensemble  
La conscience et le rôle nécessaire  

Rev. Nichiko Niwano 
President of Rissho Kosei-kai 

Nous sommes déjà en harmonie 
« Les cellules, tout en accomplissant leur propre travail aident les autres cellules, ce qui 

permet aux organes de fonctionner. Et les organes, eux aussi, tout en accomplissant leur propre 
travail aident les autres organes. » (Chichi, janvier 2011), Ce sont les mots du professeur émé-
rite Kazuo Murakami de l'université de Tsukuba. Le mois dernier, j’ai évoqué, à la lumière de 
la situation mondiale actuelle, les sentiments qui perturbent l'harmonie entre les personnes et 
entre les pays, ainsi que ce qui est important pour nous aujourd'hui. Mais au niveau cellulaire 
de notre corps, chacune de nos cellules s'entraide naturellement et maintient l'harmonie. De ce 
point de vue, on peut dire qu’à l’instar de nos cellules, si les êtres humains exerçaient leur pou-
voir d'harmonie qui leur est inné, « la paix mondiale ne serait pas impossible ». Cependant, 
nous savons tous très bien que ce n'est pas chose facile. 

 Néanmoins, je pense que si, ne serait-ce qu’un seul des objectifs suivants se réalise, l'har-
monie entre les êtres humains et la paix dans le monde ne seront plus un simple rêve. 

 Que chacun vive chaque jour dans la gratitude, que tous s’entendent bien dans les familles 
et cela aura aussi une influence sur le voisinage, favorisant des interactions harmonieuses au 
sein des communautés. Mais aussi, que notre pays soit considéré par les autres nations comme 
un pays pacifique où chacun peut vivre en toute sécurité ainsi en toute confiance elles pourront 
établir avec nous des relations harmonieuses. 

Depuis longtemps, je m'inspire des principes confucéens « se cultiver soi-même, mettre de 
l'ordre dans sa famille, gouverner son pays et pacifier le monde », et j'accorde une importance 

22



particulière à « mettre de l'ordre dans sa famille », car je pense que la bonne santé des cellules que 
sont les familles est essentielle à la paix dans le monde. Et si je considère que la famille est une 
« pépinière » c’est parce que je crois que c’est lorsque les membres d’une famille s’entendent bien 
que l’on peut cultiver des personnalités conforment à la voie des êtres humains, et que ce sont les 
personnes élevées dans de telles conditions qui apporteront les fruits de la paix dans le monde. 

Le vrai sens de « l'amour de la patrie » 

À propos, quel rôle jouez-vous au quotidien dans votre famille, votre quartier, votre école ou 
sur votre lieu de travail ? Comment agissez-vous pour aider les autres et en avez-vous con-
science ? La raison pour laquelle je vous pose cette question est que, pour reprendre l'exemple des 
cellules, c'est en jouant chacun son rôle et en agissant pour le bien d’autrui que l'on parvient à 
l'harmonie. 

 Par conséquent, pour vivre harmonieusement avec les personnes qui vous entourent et créer 
une belle harmonie, il faut d’abord connaître vos propres qualités et votre rôle, et ensuite les as-
sumer au mieux. En outre, il est important d'écouter attentivement la voix et les sentiments des 
autres. Afin de donner le meilleur de vous-même, imaginez-vous comme faisant partie d'un or-
chestre symphonique, où chacun écoute attentivement la voix et les sentiments des uns et des au-
tres, et demandez-vous si votre voix n'est pas trop forte ou dissonante. Ainsi, naîtra une harmonie 
apaisante entre tous les participants. De plus, cette harmonie devrait pouvoir perdurer si chacun 
exprime sincèrement des mots tels que « merci », « grâce à toi » ou « je suis désolé », ces mots 
que le physicien théoricien Haruo Saji qualifie de « mots qui peuvent sauver une société cha-
otique ». 

 En outre, le Fondateur affirme que « les peuples du monde ne peuvent pas sincèrement com-
patir avec une nation incapable d’aimer véritablement son propre pays ». Cela signifie que le pat-
riotisme des citoyens est indispensable à l'harmonie avec les autres pays. Cependant, il ne s'agit 
pas d'un patriotisme fondé sur le nationalisme ou l'hégémonisme qui serait susceptible de mener à 
la guerre. Il s'agit, par amour pour sa patrie, de vouloir en faire un pays véritablement pacifique. 
C'est le désir de léguer à ses enfants et petits-enfants un pays où chacun peut vivre en paix, avec la 
conviction que, puisque les autres peuples aicment également leur patrie, la guerre est inaccepta-
ble. C'est aussi une forme de respect des autres qui peut être un moteur de progrès, car il peut sus-
citer l’introspection et éventuellement la honte. 

 Je souhaite que chacun d'entre nous n’oublie pas cette façon de vivre très humaine (la « voie 
humaine »), l’amour de son pays et le respect d’autrui et que, par sa propre lumière et par la lu-
mière du Dharma, chacun apporte au monde le « bonheur de partager plutôt que de se disputer » et 
le transmette aux générations suivantes. 

« Kôsei », numéro de décembre 2025  

3



S’oublier soi-même et être bon envers les autres 

Nikkyo NIWANO 
Président de la Risshô Kôsei-kai 

Chapitre 2  
Pour être en lien 

rendre grâce au Bouddha pour sa bonté  

D'ailleurs, ce qui importe lorsqu'on conduit une personne vers 
la voie du Bouddha est de le faire avec compassion, en disant : 
« Je souhaite que cette personne atteigne au vrai bonheur. » 

 C’est le grand moine Dengyō Daishi Saichō qui a fondé tem-
ple Enryaku-ji sur le mont Hiei et l’école bouddhique japonaise 
du Tendai. Il a dit : « L'oubli de soi pour le bien d’autrui est le 
summum de la compassion. » Je voudrais que vous méditiez 
vraiment sur ces paroles. S’oublier soi-même et être bon envers 
les autres. Les aider à résoudre leurs problèmes. C'est le com-
portement d’un bodhisattva. 

 Avant d’entrer dans le Dharma, les gens ne savent pas com-



Germination des graines 
de l’éveil 

ment vivre leur vie, ils tâtonnent dans l'obscurité et vont à droite, 
à gauche, éprouvant joie et tristesse au gré des changements dans 
le monde qui les entoure. Mais en entrant dans le Dharma du 
Bouddha, ils s’éveillent à la voie unique, c’est à dire au bonheur 
de s’efforcer pour autrui, et leur cœur s’apaise. Guider les autres 
en voulant les mener avec compassion sur cette voie unique, 
c’est cela la véritable guidance. 

 La plupart d'entre vous qui lisez ceci avez probablement déjà 
été initiés et guidés sur la Voie par quelqu'un. Ce qui en est à 
l’origine, c’est la guidance du « Vénérable Śākyamuṇi, maître 
des enseignements de grande bonté », mais avez-vous bien con-
science de cette bonté ? Si vous n'êtes pas sûr d’en avoir bien 
pris la mesure, essayez donc de guider quelqu'un, ne serait-ce 
qu'une seule personne. 

Comme dit le proverbe, « c’est en ayant un enfant qu’on con-
naît la bonté de ses parents », et c’est en guidant quelqu’un que 
vous pourrez prendre conscience de toute la bonté reçue de la 
personne qui vous a guidé. Et vous vous rendrez également 
compte de la bonté reçue du Bouddha Śākyamuṇi qui en est 
l’origine. 

 Je me répète un peu, mais transmettre les enseignements du 
Sûtra du lotus en pensant « je souhaite que cette personne aussi 
soit heureuse » est la voie pour rendre la grâce au Bouddha pour 
sa bonté.  

10



We welcome comments on our newsletter Living the Lotus: living.the.lotus.rk-international@kosei-kai.or.jp


