Association bouddhiste internationale Rissho Kosei-kai (IBC)
Une communauté bouddhiste pour les étrangers résidant au Japon, qui relie les cceurs

Visite du Musée national pratique de I’hoza
Visite au domicile des

Cours d'art floral membres

Cours de japonais

Living the Lotus La Risshé Koései-kai est une organisation bouddhique laique dont le texte sacré

Vol. 243 (December 2025) est le Shtra du Lotus. Elle fut établie en 1938 par Nikkyo NIWANO (fondateur) et

Myoké NAGANUMA (cofondatrice. Elle est composée d’hommes et de femmes

[Rédacteur en chef : Keiichi AKAGAWA

Directrice de rédaction : Sachi MIKAWA

Traducteur : Pierre REGNIER leur vie quotidienne et contribuer & I'établissement de la paix dans le monde.

Rédaction : personnel du siége de Rissho Kosei-kai
International

ordinaires qui souhaitent intégrer les enseignements du Bouddha Sakyamuni dans

Nous, les membres, avec I'actuel Président Nichikd NIWANO, ceuvrons en tant que
Bouddhistes a la transmission des enseignements du Bouddha tout en nous impli-

Living the Lotus is published monthly by Rissho quant dans de nombreuses actions locales et internationales en faveur de la Paix,
Kosei-kai International, Fumon Media Center 3F, 2-
7-1

en coopération avec d’autres organisations.

o

Le titre de cette lettre mensuelle Living the Lotus—Buddhism in Everyday Life (« Vivre le Lotus—Le Bouddhisme au quotidien ») reflete notre
veeu d’enrichir notre vie et de lui donner davantage de sens en vivant les enseignements du Sdtra du Lotus dans nos actes quotidiens, a I'image
de la belle fleur de Lotus qui s’épanouit, bien que poussant dans I'eau boueuse. Le but de cette lettre publiée sur internet est d’aider les gens
dans le monde entier a intégrer dans leur vie de tous les jours les enseignements du bouddhisme.



Exposition du dharma par

Maitre Nichiko Niwano

L’harmonie que nous jouons tous ensemble (@)
La conscience et le role nécessaire

Rev. Nichiko Niwano

President of Rissho Kosei-kai

Nous sommes déja en harmonie

[« Les cellules, tout en accomplissant leur propre travail aident les autres cellules, ce qui
permet aux organes de fonctionner. Et les organes, eux aussi, tout en accomplissant leur propre
travail aident les autres organes. » (Chichi, janvier 2011), Ce sont les mots du professeur émé-
rite Kazuo Murakami de I'université de Tsukuba. Le mois dernier, j’ai évoqué, a la lumiére de
la situation mondiale actuelle, les sentiments qui perturbent 'harmonie entre les personnes et
entre les pays, ainsi que ce qui est important pour nous aujourd'hui. Mais au niveau cellulaire
de notre corps, chacune de nos cellules s'entraide naturellement et maintient I'harmonie. De ce
point de vue, on peut dire qu’a I’instar de nos cellules, si les étres humains exergaient leur pou-
voir dharmonie qui leur est inné, « la paix mondiale ne serait pas impossible ». Cependant,
nous savons tous tres bien que ce n'est pas chose facile.

Néanmoins, je pense que si, ne serait-ce qu’un seul des objectifs suivants se réalise, 1'har-
monie entre les étres humains et la paix dans le monde ne seront plus un simple réve.

Que chacun vive chaque jour dans la gratitude, que tous s’entendent bien dans les familles
et cela aura aussi une influence sur le voisinage, favorisant des interactions harmonieuses au
sein des communautés. Mais aussi, que notre pays soit considéré par les autres nations comme
un pays pacifique ou chacun peut vivre en toute sécurité ainsi en toute confiance elles pourront
établir avec nous des relations harmonieuses.

Depuis longtemps, je m'inspire des principes confucéens « se cultiver soi-méme, mettre de

I'ordre dans sa famille, gouverner son pays et pacifier le monde », et j'accorde une importance



~RIEGE

particuliere a « mettre de I'ordre dans sa famille », car je pense que la bonne santé des cellules que
sont les familles est essentielle a la paix dans le monde. Et si je considére que la famille est une
« pépinicre » c’est parce que je crois que c’est lorsque les membres d’une famille s’entendent bien
que I’on peut cultiver des personnalités conforment a la voie des étres humains, et que ce sont les

personnes ¢levées dans de telles conditions qui apporteront les fruits de la paix dans le monde.

Le vrai sens de « I'amour de la patrie »

A propos, quel réle jouez-vous au quotidien dans votre famille, votre quartier, votre école ou
sur votre lieu de travail ? Comment agissez-vous pour aider les autres et en avez-vous con-
science ? La raison pour laquelle je vous pose cette question est que, pour reprendre 1'exemple des
cellules, c'est en jouant chacun son rdle et en agissant pour le bien d’autrui que l'on parvient a
I'harmonie.

Par conséquent, pour vivre harmonieusement avec les personnes qui vous entourent et créer
une belle harmonie, il faut d’abord connaitre vos propres qualités et votre rdle, et ensuite les as-
sumer au mieux. En outre, il est important d'écouter attentivement la voix et les sentiments des
autres. Afin de donner le meilleur de vous-méme, imaginez-vous comme faisant partie d'un or-
chestre symphonique, ou chacun écoute attentivement la voix et les sentiments des uns et des au-
tres, et demandez-vous si votre voix n'est pas trop forte ou dissonante. Ainsi, naitra une harmonie
apaisante entre tous les participants. De plus, cette harmonie devrait pouvoir perdurer si chacun
exprime sinceérement des mots tels que « merci », « grace a toi » ou « je suis désolé », ces mots
que le physicien théoricien Haruo Saji qualifie de « mots qui peuvent sauver une société cha-
otique ».

En outre, le Fondateur affirme que « les peuples du monde ne peuvent pas sincérement com-
patir avec une nation incapable d’aimer véritablement son propre pays ». Cela signifie que le pat-
riotisme des citoyens est indispensable a I'harmonie avec les autres pays. Cependant, il ne s'agit
pas d'un patriotisme fondé sur le nationalisme ou I'hégémonisme qui serait susceptible de mener a
la guerre. Il s'agit, par amour pour sa patrie, de vouloir en faire un pays véritablement pacifique.
C'est le désir de 1éguer a ses enfants et petits-enfants un pays ou chacun peut vivre en paix, avec la
conviction que, puisque les autres peuples aicment également leur patrie, la guerre est inaccepta-
ble. C'est aussi une forme de respect des autres qui peut étre un moteur de progres, car il peut sus-
citer I’introspection et éventuellement la honte.

Je souhaite que chacun d'entre nous n’oublie pas cette fagon de vivre trés humaine (la « voie
humaine »), I’amour de son pays et le respect d’autrui et que, par sa propre lumiére et par la lu-
micre du Dharma, chacun apporte au monde le « bonheur de partager plutot que de se disputer » et

le transmette aux générations suivantes.

(« Kosei », numéro de décembre 2025)



Germination des graines de 1’ éveil Chapitre 2
Pour étre en lien avec autrui

rendre grace au Bouddha pour sa bonté

S’oublier soi-méme et étre bon envers les autres

Nikkyo NIWANO
Président de la Rissho Kosei-kai

D'ailleurs, ce qui importe lorsqu'on conduit une personne vers
la voie du Bouddha est de le faire avec compassion, en disant :
« Je souhaite que cette personne atteigne au vrai bonheur. »

C’est le grand moine Dengyo Daishi Saicho qui a fondé tem-
ple Enryaku-ji sur le mont Hiei et 1’école bouddhique japonaise
du Tendai. Il a dit : « L'oubli de soi pour le bien d’autrui est le
summum de la compassion. » Je voudrais que vous méditiez
vraiment sur ces paroles. S’oublier soi-méme et étre bon envers
les autres. Les aider a résoudre leurs problémes. C'est le com-
portement d’un bodhisattva.

Avant d’entrer dans le Dharma, les gens ne savent pas com-



Germination des graines
de I’éveil

ment vivre leur vie, ils titonnent dans 'obscurité et vont a droite,
a gauche, éprouvant joie et tristesse au gré des changements dans
le monde qui les entoure. Mais en entrant dans le Dharma du
Bouddha, ils s’éveillent a la voie unique, c’est a dire au bonheur
de s’efforcer pour autrui, et leur coeur s’apaise. Guider les autres
en voulant les mener avec compassion sur cette voie unique,
c’est cela la véritable guidance.

La plupart d'entre vous qui lisez ceci avez probablement déja
eté initi€s et guidés sur la Voie par quelqu'un. Ce qui en est a
I’origine, c’est la guidance du « Vénérable Sakyamuni, maitre
des enseignements de grande bonté », mais avez-vous bien con-
science de cette bonté ? Si vous n'étes pas str d’en avoir bien
pris la mesure, essayez donc de guider quelqu'un, ne serait-ce
qu'une seule personne.

Comme dit le proverbe, « c’est en ayant un enfant qu’on con-
nait la bonté de ses parents », et ¢c’est en guidant quelqu’un que
vous pourrez prendre conscience de toute la bonté recue de la
personne qui vous a guide. Et vous vous rendrez également
compte de la bonté recue du Bouddha Sakyamuni qui en est
I’origine.

Je me répete un peu, mais transmettre les enseignements du
Stitra du lotus en pensant « je souhaite que cette personne aussi
soit heureuse » est la voie pour rendre la grace au Bouddha pour
sa bont¢.

Germination des graines de I’éveil p.88-89

10



We welcome comments on our newsletter Living the Lotus: living.the.lotus.rk-international@kosei-kai.or.jp




