7 Dicembre 2025: la Rissho Kosei-kai di Ulaanbaatar, in Mongolia,
celebra il Rito Annuale del Conseguimento della Buddita di Shakyamuni

Living the Lotus
Vol. 244 (Gennaio 2025)

Direttore Responsabile: Takashi Maeda

Redattore: Sachi Mikawa

Revisore Editoriale: Ayshea Wild

Traduttori: Nicola Tini, Sara Saladino, Hiromasa Tanaka

Living the Lotus & una pubblicazione mensile della Rissho Kosei-kai
International, Fumon Media Center 3F, 2-7-1 Wada, Suginami-ku,
Tokyo 166-8537, Giappone.

Tel: +81 353411124 / Fax: +81 353411224

Email: living.the.lotus.rk-international @kosei-kai.or.jp

Il titolo della newsletter, Living the Lotus—Buddhism in Everyday Life ("Vivere il Loto—il Buddismo nella vita quotidiana”), esprime il nostro desiderio di
impegnarci a praticare gli insegnamenti del Sutra del Loto nella vita di ogni giorno, anche in un mondo imperfetto, per arricchire I'esistenza e renderla pit
significativa, come gli splendidi fiori di loto che sbocciano dalla melma degli stagni. Questa newsletter si propone di aiutare le persone in tutto il mondo
ad applicare piu faciimente il Buddismo nella loro vita quotidiana.



Guida del Maestro Nichiko

Imparare da Kenji Miyazawa
1: Ampie vedute e cuore di bodhisattva

Rev. Nichiko Niwano
Presidente della Rissho Kosei-kai

Vivere con la galassia nella coscienza

Buon Anno a tutti voi! Possa il 2026 diventare un anno di svolta, in cui pace e serenita si dif-
fondono nel mondo. Facciamo tesoro di ogni singolo giorno, sosteniamoci a vicenda e im-
pegniamoci con costanza nel nostro cammino.

Le parole su cui mi sono basato furono scritte a Capodanno, esattamente cent'anni fa, a
Hanamaki, qui in Giappone:

E impossibile conseguire la felicita individuale finché questa felicitd non sara consegui-
ta dal mondo intero.

La consapevolezza di sé si evolve gradualmente dall'individuo alla comunita, alla socie-
ta e all'universo.

Non e questa la via che gli antichi saggi hanno indicato e percorso?

La nuova era va verso un mondo che diventa un’unica coscienza, un unico essere Vi-
vente.

Vivere forte e in modo corretto significa essere coscienti che la galassia € dentro di noi
e agire in accordo con essa.

Cerchiamo la vera felicita del mondo. La nostra ricerca della Via € essa stessa, la Via.!

Queste parole sono state scritte da Kenji Miyazawa, autore notissimo per aver scritto La
ferrovia della Via Lattea e per |la poesia Alla pioggia non si arrende. Quest'anno ricorre il 130°
anniversario della nascita di quest'autore e, leggendo i suoi scritti alla luce dell'attuale situa-
zione mondiale, ci rendiamo conto di quanto il suo messaggio sia prezioso per i giorni no-
stri.

Ho spesso parlato dell'importanza di essere grati alla Terra, il nostro pianeta d'acqua, cosi
meraviglioso se visto dallo spazio, e dellimportanza di rispettare tutte le forme di vita che
condividono con noi I'Astronave Terra. Apprendendo dallo spirito e dalle intuizioni di
Miyazawa, cosi ampi da estendere lo sguardo fino alla galassia, sento con forza che il nostro
compito e la nostra responsabilita sono quelli di pensare e praticare per la felicita nostra e
altrui da una prospettiva ancora piu grande.



Guida del Maestro Nichiko

Questo passo, inoltre, fa parte di una bozza che Miyazawa scrisse per una lezione da
esporre agli studenti delle superiori dell'lstituto Agrario di Hanamaki, ai tempi in cui
parlava ai ragazzi della visione e dello spirito fondamentale necessari per vivere in mo-
do creativo, mettendo l'agricoltura al centro dell’esistenza umana. Percio, credo che
"piantare e coltivare” questo tipo di consapevolezza nei piu giovani sia essenziale per
formare gli esseri umani.

"Alla pioggia non si arrende” e come un sutra

Come probabilmente saprete, Kenji Miyazawa era un fervente devoto del Sutra del Lo-
to e credo che egli abbia trasmesso, in forma di romanzi e di poesie, I'insegnamento
dell'Unico Veicolo e l'idea di vita eterna cosi come viene concepita nel Sutra del Loto.
Nel farlo, tuttavia, non ha mai cercato di indottrinare le persone. Egli stesso usava que-
sto monito: «Non pensate mai di indottrinare gli altri!» Nelle sue opere non c’e alcuna
intenzione di manipolazione. E innegabile che, nelle sue opere, Kenji Miyazawa abbia
espresso in modo onesto e purissimo cio in cui lui stesso credeva, ma il desiderio che
aveva nel profondo del cuore era solo la vera felicita del mondo e la liberazione di tutti.

Proprio per questo, chi legge le sue poesie e i suoi racconti viene naturalmente gui-
dato a conoscere la gioia dell'altruismo, a rendersi conto della stoltezza dell'avidita e
dell'ira, e a sentire nel profondo del cuore sia la transitorieta che I'eternita della vita.
Ecco perché le sue opere continuano a essere amate ancora oggi e non cessano di su-
scitare empatia. Si tratta, in fondo, di un atteggiamento di fede che potremmo definire
cosl: credere profondamente e, cosi facendo, portare gli altri a credere. Spero che in
ogni circostanza, al lavoro, nelle faccende domestiche, nella cura dei figli, ognuno di
noi sviluppi la determinazione e il desiderio di vivere la propria esistenza come un bod-
hisattva, manifestando in modo naturale una considerazione per gli altri talmente pro-
fonda da entrare in risonanza con loro e ispirare empatia, facendo cosi nascere altri
bodhisattva.

Quando leggo Alla pioggia non si arrende, la famosa poesia di Miyazawa, i0 stesso
provo una sensazione simile a quella della recitazione di un sutra. Il taccuino su cui es-
sa fu scritta, infatti, si apre con la trascrizione della Contemplazione del Dojo; segue poi
una forma semplificata di Mandala, con al centro il Daimoku, Namu Myoho Renge Kyo,
e attorno i Quattro Bodhisattva (Pratica Superiore, Pratica Sconfinata, Pratica Pura e
Pratica Assidua): un'invocazione e una richiesta di consacrazione. E una struttura che
ricorda da vicino quella del nostro Kyoten. Subito dopo queste parole di determinazio-
ne e di voto di Miyazawa si apre la poesia Alla pioggia non si arrende, che risuona den-

tro di me e mi riempie il cuore proprio come fosse un sutra.

In passato ho definito questa poesia come // Bodhisattva Non
Disprezza Mari nella versione di Miyazawa. |l mese prossimo
vorrei usare questa poesia come punto di partenza per ricon-
siderare lo stile di vita e lo spirito di un bodhisattva.

Note
T Lineamenti dell’arte contadina — introduzione, di Kenji Miyazawa



Gratitudine per la vita che ci e data

Sarah Ann Janson

Rissho Kosei-kai di New York (residente in Florida)

Quando e come hai incontrato la fede della
Rissho Kosei-kai?

La prima volta che sono entrata in contatto con |l
Buddismo e stato quando avevo tredici o quattordici anni,
grazie a una lezione di religione alle scuole medie. Da i
ho iniziato gradualmente a interessarmi al Buddismo e un
giorno, dopo aver trovato in libreria un libro intitolato The
Way of the Bodhisattva, la mia curiosita e cresciuta ancora
di piu.

Nel 2011 mi sono trasferita dal mio stato d'origine, il
Wisconsin, a Tampa Bay, in Florida, ed e [i che ho
incontrato la fede della Rissho Kosei-kai. All'epoca il Dojo
di Tampa Bay della Rissho Kosei-kai si trovava a meno di
un chilometro da casa mia e teneva cerimonie e incontri
in inglese. Ho iniziato a partecipare alle attivita un po’ alla
volta. Negli Stati Uniti la meditazione e diventata molto
popolare, ma per me recitare il sutra ad alta voce era piu
naturale e risuonava piu in profondita. Era il tipo di pratica
che stavo cercando.

Che tipo di pratiche o attivita svolgi regolar-
mente?

In passato a Tampa Bay c'era un membro dello staff
residente, ma ora si trova a Seattle. Purtroppo, da quando
si e trasferito, il Centro di Tampa Bay é stato chiuso.

Attualmente  partecipo  soprattutto  online alla
recitazione domenicale e all'Hoza del Dojo di New York,
oltre a un gruppo di studio sul Sutra del Loto guidato dal
Rev. James Lynch, responsabile del Centro per la Pratica di
New York. Ho anche partecipato al Seminario avanzato
sul Sutra del Loto organizzato dalla Rissho Kosei-kai
International del Nord America, dove ho studiato gli
insegnamenti insieme ad altri membri del Sangha di tutta
I'area, per approfondire la mia comprensione.

A livello personale, dedico molto tempo allo studio
delle guide sul Dharma del Rev. Nikkyo Niwano e del
Maestro Nichiko e mi sforzo di applicare gli insegnamenti
del Buddha nella vita quotidiana. Desidero continuare a
metterli in pratica e crescere come una seguace devota.

A settembre hai ricevuto il Gohonzon alla
Cerimonia di Conferimento nel Grande
Santuario. Potresti condividere le tue impres-
sioni sulla cerimonia e come ti senti ora?

Quando ho visitato per la prima volta il Grande Santuario

Sarah Ann Janson

della Sede Principale della Rissho Kosei-kai sono rimasta
profondamente colpita dalla visione del Gohonzon, che
emanava una luce e una presenza davvero imponenti.
Durante la cerimonia, dopo una raffinata esibizione
musicale, ho avuto la preziosa opportunita di recitare il
sutra insieme a molti membri del Sangha, inclusi quelli del
capitolo di Ulaanbaatar, in Mongolia, e altri provenienti
dal Giappone.

Ora, ogni volta che faccio un‘offerta davanti al
Gohonzon, sento una sorta di ispirazione spirituale e una
profonda  gratitudine per aver incontrato  un
insegnamento cosi prezioso. Sono determinata a studiare
pit a fondo il Sutra del Loto e gli insegnamenti della
Rissho Kosei-kai e a camminare, passo dopo passo, lungo
la Via del Buddha.

C’eé un passo o un insegnamento del Sutra del
Loto che ti risuona in modo particolare?

Il mio capitolo preferito del Sutra del Loto ¢ il capitolo 25,
“La Porta Universale del Bodhisattva Sguardo sui Suoni
del Mondo”. Ci viene insegnato che il Bodhisattva
Kannon, o Sguardo sui Suoni, ascolta con compassione le
grida di chi cerca la liberazione e li salva da ogni forma di
sofferenza.

Questo insegnamento e diventato per me molto reale
attraverso un'esperienza personale. Due anni fa, dopo I'e-



Un membro giapponese insegna a Sarah a fare un fiore
decorativo di carta peri "Mando’, le pagode trasportabili
luminose usate nella Festa di Oeshiki e dell'Unico Veicolo.

strazione di un dente del giudizio, ho sviluppato un’in-
fezione e ho sofferto di febbre alta e di un dolore
fortissimo, diverso da qualsiasi cosa avessi mai provato.
Travolta dal dolore e dall'ansia, ho recitato con
concentrazione il capitolo 25, visualizzando |l
Bodhisattva Sguardo sui Suoni. Dopo un po’ di tempo, il
dolore e I'ansia si sono misteriosamente attenuati e mi
sono sentita guarita.

Credo che ci0 sia avvenuto grazie al merito della
recitazione del capitolo 25. Attraverso questa esperienza
ho capito quanto sia importante avere fede nel
Bodhisattva Kannon e custodire nel cuore lo spirito della
compassione.

Cosa ti attrae di piu della Rissho Kosei-kai?

Credo che il fascino piu grande della Rissho Kosei-kai sia
il suo insegnamento di avere “gratitudine per la vita che
ci & data”. La nostra vita e davvero un dono del Buddha.
Quando ci rendiamo conto della preziosita e della
sacralita della nostra esistenza, possiamo riconoscere lo
stesso valore anche nella vita degli altri.

Con un cuore colmo di gratitudine per questa vita,
possiamo trovare gioia e ispirazione rinnovate anche nei
piu piccoli eventi della vita quotidiana, e questo porta a
una crescita personale e a una vita piu ricca.

Inoltre, quando comprendiamo profondamente che la
nostra vita & “resa possibile”, diventiamo consapevoli
che la nostra esistenza e sostenuta da molte persone e
dalle benedizioni della natura. Credo che questa
consapevolezza conduca spontaneamente al desiderio
di contribuire al benessere degli altri come espressione
di gratitudine.

Per finire, condividi con noi le tue aspirazioni
per il presente e i tuoi obiettivi per il futuro.

Da quando ho ricevuto il Gohonzon, la mia
aspirazione e crescere fino a diventare una guida capace
di essere una buona connessione karmica per le persone

Intervista

intorno a me: qualcuno che si awvicina agli altri, li
incoraggia e li ispira sulla base degli insegnamenti del
Buddha.

Nelle sue guide al Dharma, il Maestro Nichiko ci
ricorda spesso che “& importante riconoscere |im-
permanenza”. Accettare il cambiamento nella vita e
spesso  difficile, soprattutto quando  affrontiamo
circostanze sfavorevoli. Questo pud portare a irritazione,
panico o perfino rabbia, causando problemi ancora
maggiori.

Tuttavia, il cambiamento e una legge inevitabile della
natura alla quale non ci e possibile opporci. Proprio per
questo & essenziale comprendere che “tutte le cose
cambiano costantemente”. Con questa consapevolezza,
anche quando arrivano le difficolta, possiamo restare
positivi e trovare speranza nel fatto che anche i momenti
duri, prima o poi, passeranno.

Invece di lasciarci trascinare dagli alti e bassi della vita,
dovremmo riconoscere I'impermanenza, la verita
fondamentale al centro dell'insegnamento del Buddha. Il
mio obiettivo di pratica, d'ora in avanti, & condividere
questo insegnamento dell'impermanenza con quante
piu persone possibile.

Sarah assieme a altre praticanti non giapponesi che, assieme a
lel, hanno ricevuto il Gohonzon alla Cerimonia di Conferimento
tenutasi nel Grande Santuario il 28 settembre 2025.



Praticare il Dharma qui e ora

Sange: “riflettere e correggere”
Una forma di Retta Consapevolezza

di Dominick Scarangello

Consulente Internazionale della Rissho Kosei-kai

Quando un pensiero malsano attraversa la nostra
mente, o quando sentiamo salire la rabbia allimprowviso,
possiamo guardarci dentro chiedendoci se quel modo di
pensare sia la Via verso la Buddita.

— Rev. Nikkyo Niwano, Buddhism for Today, p. 281

Nei numeri precedenti abbiamo appreso che dentro di
noi esistono i Dieci Mondi. La nostra mente vaga tra
questi dieci atteggiamenti: sei sono mondi di illusione,
nei quali non possiamo evitare di soffrire, e quattro sono
atteggiamenti di risveglio che conducono alla liberazione
dalla sofferenza e al risveglio alla verita. Abbiamo anche
appreso dal Rev. Nikkyo Niwano che, per raggiungere la
felicita e trovare appagamento, dobbiamo fuggire dalla
“casa in fiamme" dei sei mondi ed entrare nei mondi dei
praticanti buddisti: gli atteggiamenti del risveglio.

Rendersi conto che stiamo vagando in uno dei mondi
dominati dall'illusione fa scaturire spontaneamente una
scintilla di aspirazione al cambiamento: I'aspirazione di
raggiungere un mondo di risveglio. In quell'esatto
momento di consapevolezza, scopriamo il seme di uno
dei mondi del risveglio che giaceva sopito proprio
dentro il mondo dell'illlusione in cui ci trovavamo. La
buona notizia e che possiamo trasportarci in quel
mondo del risveglio se pratichiamo come il Buddha
insegna.

Per praticare il Dharma in questo modo, il primo passo
fondamentale & arrivare alla consapevolezza di sé. Se
siamo distratti e inconsapevoli dei nostri atteggiamenti
mentali, e ignari di come ci comportiamo verso gli altri, &
molto probabile che non ci accorgeremo nemmeno di
manifestare uno dei mondi dell'illusione finché cio non ci
portera qualche guaio o sofferenza. E anche quando
cominceremo a sentire quella sofferenza, dovremo
riuscire a riconoscerla come tale, in modo onesto: «Ah!
Sto soffrendo.» Dobbiamo sempre riconoscere in che
stato versano il nostro cuore e la nostra mente, e |l
modo in cui ci relazioniamo con gli altri. In altre parole,
dobbiamo praticare la consapevolezza.

Oggi spesso si pensa alla “consapevolezza” come a

una forma di meditazione svolta seduti su un cuscino in
un tempio o in un Dojo dove si pratica il Dharma. Ma
una forma di consapevolezza concreta, indispensabile
per liberarsi dalla sofferenza e avanzare verso il risveglio,
¢ la pratica del Triplice Sutra del Loto conosciuta come
Sange o, secondo Kris Ladasau, ex reverenda del Centro
per la Pratica di Oklahoma City, "riflettere e correggere”.
La pratica del "riflettere e correggere” ha due forme.
La prima, come diceva il Rev. Nikkyo Niwano, e
“"purificare cuore e mente riconoscendo i nostri pensieri
e le nostre azioni erronee del passato, per poi esprimere
Sange per essi direttamente alle nostre guide spirituali o
ai nostri compagni di pratica” (Buddhism for Today, 507).
Da questo punto di vista, gli Hoza sono “il luogo del
Sange”. La seconda forma consiste nel “riconoscere le
nostre mancanze ed esprimere Sange per esse con il
Buddha come testimone” (Buddhism for Today, 508). Un
buon luogo dove praticare questa forma di Sange e
davanti al nostro altare di casa, dove recitiamo il sutra.
Quando "riflettiamo”, riconosciamo la natura dei nostri
pensieri e delle nostre azioni e facciamo voto di
cambiarli. Poi pero dobbiamo impegnarci davvero a
cambiare quei pensieri e quelle azioni che causano
sofferenza, i pensieri e le azioni dei mondi dellillusione.
Questo e il significato di “correggere”. Come insegnava
anche il Rev. Nikkyo Niwano, un “voto non implica
soltanto avere un’'aspirazione; implica anche fare tutto il



possibile per realizzarla”. “Correzione” significa fare del
nostro meglio per realizzare le aspirazioni di liberazione
e risveglio, praticando gli insegnamenti del Buddha.

Hoza e recitazione del sutra sono certamente
occasioni, "luoghi” formidabili per praticare Sange, ma
vivere davvero il Dharma significa mettere in pratica la
consapevolezza del “riflettere e correggere” anche nella
vita quotidiana. Per inciso, uno degli insegnamenti
principali della Rev. Myoko Naganuma, Cofondatrice
della Rissho Kosei-kai, era: “praticare senza sosta l'intro-
spezione e continuare, senza mai interrompersi, a
riflettere e correggere’”. Myoko Sensei insegnava ai
membri a fare sempre attenzione sia alla mente che alle
azioni, e a esaminarsi continuamente alla luce degli
insegnamenti del Buddha.

Nel quotidiano, incontrando persone e situazioni,
possiamo sempre riflettere: come sta reagendo la nostra
mente all'altra persona o alla situazione? Come ci stiamo

Practicing the Dharma
in the Here and Now

comportando verso l'altra persona? Che esperienza sta
facendo l'altra persona incontrandoci? Che tipo di
ambiente stiamo creando nel mondo intorno a noi? In
altre parole: stiamo manifestando uno dei mondi dell'il-
lusione o uno dei mondi del risveglio? | nostri pensieri e
le nostre azioni sono Vie verso la Buddita?

Se restiamo sempre consapevoli di queste cose,
potremo correggerci in tempo reale: praticare "qui e
ora", sia verso la liberazione dalla sofferenza sia verso
risvegli piu profondi. Coltivare nella vita quotidiana
questa consapevolezza del “riflettere e correggere” e
anche il modo in cui possiamo fare tutto il possibile per
realizzare le aspirazioni che abbiamo acceso nell’'Hoza
con l'aiuto del Sangha, e i voti che abbiamo fatto con il
Buddha come testimone.

Cronache dal Sangha

Rev. Laura Meya

Guida Spirituale del Dojo delle Hawaii

Un legame invisibile

Qualche settimana fa sono stata accolta in chiesa da un
nostro membro, appena rientrato dalle vacanze. Era di
buon umore ed esprimeva gratitudine al Buddha per
essere tornato sano e salvo.

Dopo la recitazione del mattino abbiamo fatto Hoza, e
lui ha condiviso la sua esperienza di viaggio. Eravamo
curiosi di ascoltare la sua storia. Ha iniziato dicendo: «E
stato un viaggio interessante». Pausa. Poi si € molto
commosso e ha cominciato a raccontare.

Era stato invitato a partire da un caro amico, e
desiderava davvero viaggiare con lui. Tuttavia, una volta
iniziato il viaggio, ha notato molte cose delle quali non si
era mai reso conto prima. Il suo amico guardava gli altri
dall'alto in basso, era arrogante, parlava con rabbia e
non era gentile. Nel giro di pochi giorni, si e sentito
intimorito.

Con le lacrime agli occhi, ha condiviso che le azioni e
le parole del suo amico erano proprio come le sue,
quando era piu giovane. Ha raccontato di aver parlato
cosi ai suoi genitori e si e reso conto che, ancora oggi,
parla in quel modo a suo figlio. Si & sentito pervaso da
un profondo senso di vergogna e di imbarazzo. In quel

momento stava riflettendo sul proprio comportamento e
sulle proprie azioni, facendo Sange per aver ferito molte
persone.

Ha anche detto che, da quando era tornato alle
Hawaii, stava cercando di contattare suo figlio, ma non
riusciva a raggiungerlo. Era preoccupato. Proprio mentre
stavo per dire qualcosa, il suo telefono ha squillato: era
suo figlio che lo richiamava. Vedendo questa scena, ho
sentito davvero la presenza e l'azione del Buddha. Ho
anche percepito che il suo Sange per le azioni passate
aveva raggiunto il Buddha e lo spirito di suo figlio. Alla
chiusura dell'Hoza, ha rinnovato il suo voto di continuare
la pratica del dialogo con suo figlio e con tutti.

Lo ringrazio per aver condiviso, perché quel giorno
anche io ho riflettuto e fatto Sange per azioni del
passato che potrebbero aver ferito altre persone. Con
tanta gratitudine, desidero imparare a vedere le cose che
mi accadono come messaggi del Buddha.



Far germogliare i Semi del Risveglio

Capitolo 2: Connettersi agli altri

Trovare la felicita facendo crescere gli altri

di Nikkyo Niwano

Fondatore della Rissho Kosei-kai

Il Reverendo Fondatore, Nikkyo Niwano, conversa con membri locali della Kosei-kai nella sala daspetto del San Francisco International

Airport durante il suo viaggio negli Stati Uniti per partecipare alla Prima Sessione Speciale dell’ Assemblea Generale delle Nazioni Unite-

dedicata al disarmo, che si tenne a New York nel 1978.

Gli insegnamenti di mio padre e di mio nonno

Una cosa di cui sono profondamente grato, ancora oggi, e di essere stato cresciuto da un padre e da un
nonno meravigliosi. Grazie a loro, anch’io ho finito per trovare il mio scopo nella vita nel guidare e nel far
crescere molte persone, e sento di aver potuto assaporare fino in fondo la gioia di prendermi cura della
crescita degli altri.

Il villaggio di Suganuma, nella prefettura di Niigata, dove sono nato e cresciuto, € una delle zone del
Giappone con le nevicate piu abbondanti: a volte la neve si accumula fino a tre metri. D'inverno ai bambini



Far germogliare i semi del Risveglio

venivano dati sci fatti a mano, costruiti infilando del filo di ferro in sottili strisce di bambu per legarle insieme.
Passavamo l'intera giornata a giocare, finché non eravamo completamente coperti di neve.

Mentre giocavamo cadevamo e rotolavamo nella neve, e la sera piccole stalattiti di ghiaccio pendevano dall’
orlo del mio kimono. Quando tornavo a casa con le labbra e il dorso delle mani viola dal freddo, mio nonno
mi afferrava e diceva: «Guarda qua! Finirai congelato!» Poi, in un attimo, mi toglieva il kimono e mi caricava
sulle spalle, sistemandomi dentro la sua giacca invernale imbottita. La sua schiena era calda, ed era una
sensazione meravigliosa. Avvolgendomi completamente nel calore del suo corpo, mio nonno mi parlava
sempre cosi:

«Shika» — il mio vecchio nome era Shikazo — «sei cosi carino che non posso fare a meno di coccolarti. Pero
anche tu devi crescere e diventare una persona che fa del bene alla societa e agli altri.»

Non c’era modo che il bambino ingenuo che ero allora potesse davvero comprendere il significato di “fare
del bene alla societa e agli altri”. Eppure ascoltai quelle parole ancora e ancora, mentre mio nonno mi portava
sulla schiena, e alla fine misero radici profonde nel mio cuore.

Mio padre, al contrario, era un contadino umile e di poche parole, ma era cosi incredibilmente bravo nel suo
lavoro che in paese lo consideravano quasi come una divinita. Fin da quando ero alle elementari imparai a
zappare i campi e a tagliare I'erba con la falce; ma, guardando mio padre mentre lavorava, ai miei occhi
sembrava davvero un dio.

Era anche un ottimo maestro. «Tieni la falce cosi, posizionala cosi, e taglia cosi», diceva, mostrando ogni
passaggio. Seguendo le sue istruzioni, persino un bambino riusciva a tagliare I'erba senza difficolta. o ne ero
felice e, imitando con tutto me stesso ogni gesto di mio padre, col tempo diventai capace di svolgere anche i
lavori piu duri, come guidare un cavallo per arare i campi, proprio come un contadino esperto.

Condivido con voi questi episodi su mio nonno e mio padre perché credo che contengano insegnamenti
importanti su come far crescere gli altri.

Bodai no me o okosashimu (Kosei Publishing, 2018), pp. 90-92



Kenji Miyazawa, amico del mio cuore

Rev. Takashi Maeda
Direttore della Rissho Kosei-kai Internazionale

I1'13 dicembre 2025, il Rev. Takashi Maeda (a destra) pronuncia
un dliscorso durante la cerimonia di pensionamento del prece-
dente reverendo e di benvenuto per il nuovo reverendo del
Dojo del Bangladesh.

Buon Anno Nuovo! E un piacere essere con voi. Mi chiamo Takashi Maeda e ho raccolto il
testimone dal precedente direttore della RKK Internazionale, il Rev. Keiichi Akagawa. Conto
davvero sul vostro sostegno.

Nel messaggio di questo mese, il Maestro Nichiko esprime questo desiderio: «Possa il
2026 diventare un anno di svolta, in cui pace e serenita si diffondono nel mondo.».
Facendolo, condivide il pensiero e lo stile di vita di Kenji Miyazawa, poeta giapponese e
autore di storie per bambini, i quali portano un messaggio importante anche per chi vive
oggi.

Fin dalla giovinezza ho amato profondamente la poesia “Alla pioggia non si arrende”, e
ancora oggi la recito piu di tre volte al giorno. Porto avanti questa pratica da molti anni, con
la speranza di accordare il mio cuore a quello di Kenji Miyazawa. Con il tempo la recitazione &
diventata un’abitudine: le parole hanno cominciato ad affiorare spontaneamente nella mia
mente, senza alcuno sforzo cosciente, e grazie a questo sento di essere diventato
gradualmente capace di vivere in un modo che porti almeno un po’ di gioia agli altri. Credo
inoltre che ci sia un significato profondo nel fatto che egli abbia scritto questa poesia non su
fogli da manoscritto, ma in un quaderno che portava sempre con sé.

Il Maestro Nichiko spiega anche che, sebbene Kenji Miyazawa abbia trasmesso lo spirito
del Sutra del Loto attraverso racconti e poesie, non aveva alcuna intenzione di indottrinare le
persone. L'idea e che il semplice modo di vivere di qualcuno riesca a suscitare empatia e
risonanza, facendo nascere cosi altri bodhisattva; non e forse questo il modo piu bello di
vivere? Camminiamo insieme in questo nuovo anno, ciascuno mettendo a frutto i propri
talenti e punti di forza unici, per portare serenita e pace a molte persone.

I/l Rev. Maeda (terza fila, al centro) assieme ai partecipanti alla cerimonia di pensionamento e benvenuto.

10



Accogliamo volentieri i vostri commenti su Living the Lotus. living.the.lotus.rk-international @kosei-kai.or.jp




