La Rissho Kosei-kai d'Oulan-Bator, en Mongolie, célebre 1'anniversaire
de I'illumination de Shakyamuni le 7 décembre 2025.

Living the Lotus
Vol. 244 (janvier 2025)

Rédacteur en chef : Takashi MAEDA

Directrice de rédaction : Sachi MIKAWA

Traducteur : Pierre REGNIER

Rédaction : personnel du si¢ge de Risshd Kosei-kai Inter-
national

Living the Lotus est publié¢ tous les mois
par Rissho Kosei-kai International, Fumon Media Center
3F, 2-7-1

Le titre de cette lettre mensuelle Living the Lotus—Buddhism in Everyday Life (« Vivre le Lotus—Le Bouddhisme au quotidien »)
refléte notre veeu d’enrichir notre vie et de lui donner davantage de sens en vivant les enseignements du Sttra du Lotus dans nos actes
quotidiens, a I’image de la belle fleur de Lotus qui s’épanouit, bien que poussant dans 1’eau boueuse. Le but de cette lettre publiée sur
internet est d’aider les gens dans le monde entier a intégrer dans leur vie de tous les jours les enseignements du bouddhisme.



Exposition du dharma

Apprendre de Kenji Miyazawa @
Une vision large et un cceur de bodhisattva

Révérend Nichiko Niwano
Président de 1a Rissho Kosei-kai

Vivre en ayant conscience de la « Galaxie »

Je vous souhaite une excellente année ! Ensemble, chérissons chaque jour et ceuvrons sans relache pour que 1'année 2026
marque un tournant, ou la paix régne dans le monde entier.

Les mots dont je m’inspire ici ont été écrits il y a exactement cent ans, au début du printemps, a Hanamaki, dans la préfec-
ture d'Twate, au Japon :

« Tant que le monde entier ne connait pas le bonheur, il ne peut y avoir de bonheur individuel. La conscience de soi évolue
progressivement de l'individu au groupe, a la société, puis a l'univers. N’est-ce pas la la voie empruntée et enseignée par les
anciens saints ? En cette nouvelle ére, le monde s'oriente vers une conscience unique pour devenir un &tre vivant. Vivre avec
droiture et force, c'est prendre conscience de la Galaxie en soi et agir en conséquence. Recherchons le véritable bonheur pour le
monde. La quéte de la voie est elle-méme déja la voie. » (Introduction de Nomin geijutsu gairon kdyd, « Esquisse des principes
de ’art paysan »)

Ce sont les mots de Kenji Miyazawa, connu notamment pour son conte « Train de nuit dans la Voie lactée » et son poéme
« Sans céder a la pluie ». Cette année marque le cent trentiéme anniversaire de sa naissance, et a la lecture de ce texte a la lu-
micre de la situation mondiale actuelle, on peut y percevoir un message précieux pour nous aujourd'hui.

J'ai souvent évoqué la beauté de la planéte bleue, la Terre, vue de I'espace et 1'importance de respecter toutes les formes
de vie qui cohabitent a bord de ce « vaisseau spatial Terre ». Je pense que notre devoir et notre responsabilité sont, en nous in-
spirant de I’esprit et de la sagesse trés vastes de Kenji, qui s'étendaient jusqu'a la Galaxie, de réfléchir et de mettre en pratique
le bonheur pour nous-mémes et pour autrui dans une perspective plus large.

Par ailleurs, ce passage est tiré d'un brouillon de cours donné par Kenji aux éléves du lycée national d'Iwate (école agricole
de Hanamaki), dans lequel il exposait la perspective et I'esprit fondamental qui permettent a 1’étre humain de mener une vie
créative centrée sur l'agriculture. Ainsi, je pense que « semer » cette conscience dans le cceur des jeunes constitue I'essence

méme de la « formation des personnes ».



Exposition du dharma

Le livret « Sans céder a la pluie » est un « siitra »

Comme vous le savez, Kenji Miyazawa était un fervent adepte du Stitra du Lotus, et je pense qu'il trans-
mettait sous forme de poémes et de récits les enseignements du Véhicule Unique ou la notion de vie éternelle
enseignés dans le Satra. Cependant, il n'avait pas l'intention d'endoctriner les gens, comme il le disait lui-
méme : « Il ne faut surtout pas penser a I’endoctrinement ! ». Il ne fait aucun doute qu’il nourissait simple-
ment le veeu profond du « vrai bonheur du monde » et voulait que tout le monde soit sauvé. Ainsi, il a expri-
mé ses convictions de maniére pure et honnéte dans ses ceuvres littéraires.

Mais ceux qui lisent ses poeémes et ses récits comprennent naturellement la joie de 1’altruisme, prennent
conscience de la folie de sentiments tels que la cupidité et la colére, et sont touchés par 1’aspect a la fois frag-
ile et éternel de la vie. C'est précisément pourquoi ses ceuvres sont appréciées depuis si longtemps et pour-
quoi son esprit continue de trouver des échos chez ses lecteurs. C'est en quelque sorte le fondement méme de
la foi : « croire soi-méme pour amener les autres a croire ». Nous aussi, que ce soit au travail, dans les taches
ménageres ou dans I'éducation de nos enfants, nous voulons étre des personnes qui, animées par la pure dé-
termination et le désir de vivre comme des bodhisattvas, éprouvent naturellement une profonde compassion
pour les autres, inspirant I'empathie et la résonance, et faisant naitre des bodhisattvas.

D'ailleurs, lorsque je lis le célebre poeéme « Sans céder a la pluie », j'éprouve la méme émotion que
lorsque je récite un sitra. A l'origine, le carnet dans lequel ce poéme a été écrit comportait, sur la premiére
page, I’inscription « D6jo Kan » (littéralement : « Vision du [monde comme un] lieu de pratique »), suivie
d'un mandala simplifié représentant les quatre bodhisattvas (Jogyo, Muhengyd, Jogyo et Anryligyd) autour de
la formule « Namu my6ho renge kyd » (Hommage au merveilleux Dharma du Sitra du Lotus), dans une
composition qui exprime la « priére ». Cela rappelle assez les écritures de la Risshd Kosei-kai. Le poéme
« Sans céder a la pluie », qui fait suite aux mots de Kenji exprimant sa détermination et ses veeux, résonne
dans mon cceur comme un stitra et me touche profondément.

J'ai déja décrit ce poeéme comme étant « une reformulation poétique de Kenji du chapitre du Bodhisattva
Jofuko ». Dans le prochain numéro, en m’appuyant sur ce poéme, je souhaiterais réfléchir a nouveau a ce que

signifie vivre en bodhisattva et a 1’état d’esprit qui y est lié.

(« Kosei », numéro de janvier 2026)



Germination des graines de 1’éveil Chapitre 2 Pour étre en lien
avec autrui

La joie d’aider autrui a se développer
Les enseignements de mon grand-pére et de mon pere

Nikkyo NIWANO
Fondateur de la Rissho Kosei-kai

Encore aujourd’hui, je suis reconnaissant d'avoir grandi auprés d’un bon grand-pére et d’un
bon pére. Grace a cela, j'ai pu, au fil des années, guider et former de nombreuses personnes, ce
qui est devenu pour moi un but dans la vie, et j'ai pu connaitre la joie d'aider autrui a se dé-
velopper.

Le village de Suganuma, dans la préfecture de Niigata, ou je suis né et ou j'ai grandi, est
I'une des régions les plus enneigées du Japon, avec parfois jusqu'a trois metres de neige. En
hiver, on fabriquait pour les enfants des sortes de skis artisanaux, faits de fins bambous reliés
par du fil de fer, et nous passions toute la journée a jouer dans la neige.

Nous tombions dans la neige et, le soir, de petites stalactites de glace pendaient de I'ourlet
de nos kimonos. Lorsque je rentrais a la maison avec les lévres et les mains violacées, mon
grand-pére m'attrapait et me disait : « Hé, tu vas geler ! », et il m’enlevait mon kimono et me
mettait dans sa propre veste bourrée de coton. Le dos de mon grand-pére était bien chaud, et
c'était si bon. Il m'enveloppait dans la chaleur de sa propre peau et me disait toujours :

« Tu sais, Shika (c’était mon diminutif), tu es vraiment trop mignon. Quand tu seras grand,



Germination des graines de 1’éveil

tu deviendras toi aussi une personne bénéfique pour le monde et pour les gens. »

Je n’étais encore qu’un jeune enfant et je ne comprenais pas bien ce que signifiait étre « une
personne bénéfique pour le monde et pour les autres », mais en l'entendant encore et encore,
blotti ainsi sur le dos de mon grand-pére, sans méme que je m’en rende compte, ces paroles se
sont, je crois, profondément ancrées dans mon esprit.

Mon pére était un honnéte fermier peu loquace, mais il était si habile dans son travail que
les villageois le considéraient comme un dieu. Depuis 1'école primaire, on m'a appris a labourer
les champs avec une houe et a couper l'herbe avec une faucille, et il est vrai que lorsque je re-
gardais mon pére travailler, il ressemblait vraiment a un dieu.

11 était également doué pour enseigner : il me montrait comment faire en disant : « Tiens la
faucille comme ceci, tiens-la comme cela et coupe comme cela. » En faisant bien comme il le
disait, méme un enfant pouvait faucher 1'herbe facilement. J’en étais si heureux que je repro-
duisais de tout mon cceur les gestes de mon pére et j’ai fini par devenir capable d'effectuer des
travaux difficiles tels que guider un cheval de labour dans les rizieres en le tirant par les
naseaux.

Si je vous parle ainsi de mon grand-pére et de mon pere, c’est parce que je pense que cela
touche un point essentiel de 1'éducation d'une personne.

Germination des graines de 1’éveil p.90-92



We welcome comments on our newsletter Living the Lotus: living.the.lotus.rk-international@kosei-kai.or.jp




