|ng the Letus 2

7 ) 2026
Eoielal sl i e w/c,/,/// Ltz VOL. 245

0/

Le 12 décembre, Yasutoshi Mori, Chef de la centre
du Bangladesh (en poste depuis 2023), a démission-
né et Keiichi Akagawa (ancien directeur du départe-
ment de Rissho Kosei-kai internationale) a pris ses
roles.

Cérémonilde depart du président de la Rissho Kosei-kai Bangladesh
Ave atitude dans nos cceurs, vers de nouveaux horizons

La Rissho Kosei-kai est une organisation bouddhique laique dont le texte sacré

Living the Lotus est le Stitra du Lotus. Elle fut établie en 1938 par Nikkyo NIWANO
Vol. 245 (février 2026) (fondateur) et Myokd NAGANUMA (cofondatrice. Elle est composée
Rédacteur en chef : Takashi MAEDA d’hommes et de femmes ordinaires qui souhaitent intégrer les enseignements
Directrice de rédaction : Sachi MIKAWA du Bouddha Sakyamuni dans leur vie quotidienne et contribuer a 1°établisse-

Traducteur : Pierre REGNIER

Rédaction : personnel du siége de Rissho Kosei-kai
7 International Nichiko6 NIWANO, ceuvrons en tant que Bouddhistes a la transmission des
‘,’

ment de la paix dans le monde. Nous, les membres, avec 1’actuel Président

enseignements du Bouddha tout en nous implil]quant dans de nombreuses
Living the Lotus est publié tous les mois par Rissho
Kosei-kai International, Fumon Media Center 3F, 2-
7-1 d’autres organisations.

I W

Le titre de cette lettre mensuelle Living the Lotus—Buddhism in Everyday Life (« Vivre le Lotus—Le Bouddhisme au quotidien ») refléte notre
veeu d’enrichir notre vie et de lui donner davantage de sens en vivant les enseignements du Sitra du Lotus dans nos actes quotidiens, a I’image
de la belle fleur de Lotus qui s’épanouit, bien que poussant dans 1’eau boueuse. Le but de cette lettre publiée sur internet est d’aider les gens
dans le monde entier a intégrer dans leur vie de tous les jours les enseignements du bouddhisme.

b ) N b . ek %

actions locales et internationales en faveur de la Paix, en coopération avec



Exposition du dharma

Apprendre de Kenji Miyazawa @
Une vision large et un cceur de bodhisattva

Nichikdo NIWANO

Président de la Rissho Kosei-kai

€9 Comme des bodhisattvas surgis de la Terre

[Le poeme de Kenji Miyazawa qui commence par « Sans céder a la pluie » est sans doute con-
nu de tous. Le mois dernier, dans cette revue, j’ai dit qu’en le lisant j’avais I'impression de réciter

un sttra. Je vous en présente ici le texte intégral :

Sans céder a la pluie,

Sans céder au vent,

Sans céder a la neige ni a la chaleur de I'été,
Avec un corps robuste,

Sans désir,

Sans jamais me laisser aller a la colere,

Toujours souriant paisiblement,

Mangeant chaque jour quatre bols de riz complet,
Du miso et quelques legumes

En toute chose,

Sans prendre en compte mon ego,

Voyant bien, écoutant bien et comprenant,

Et sans jamais oublier,

Vivant dans la lande, a 'ombre d’un bois de pins,
Dans une petite cabane au toit de chaume.

S’il y a a ’est un enfant malade,

J’y vais le soigner.

S’ily a a 'ouest une mere fatiguée,



Exposition du dharma

J’y vais porter ses gerbes de riz.

S’il y a au sud quelqu’un qui va mourir,

J’y vais lui dire qu’il n’a pas a avoir peur.
S’il y a au nord des querelles ou des proces,
Je leur dis d’arréter, que cela n’en vaut pas la peine.
En temps de sécheresse, je verse des larmes.
Lors des étés froids, je marche, désemparé.
Tous m’appellent un bon a rien,

Ni loué,

Ni blamé.

C’est ainsi

Que je voudrais étre.

La détermination de Kenji, fondée sur sa foi, est exprimée avec une telle franchise que je ne peux dire qu’'une
seule chose : « C’est extraordinaire ! » Ce qui me frappe tout particuliérement, c’est le passage ou, aux quatre
directions — est, ouest, sud, nord — sont répétés les mots « j’y vais ». Courir au chevet d’un enfant malade,
soutenir une femme épuisée par le travail des champs, dire la vérité de la vie a quelqu’un sur son lit de mort,
apaiser les personnes en conflit et encourager la réconciliation : ce sont la des engagements de pratique
concréte. Porter son attention sur la souffrance des autres, sur la douleur de leur ceeur, et, quoi qu’il en soit, « y
aller » et faire ce que 1’on peut — on pergoit ici une volonté forte : ¢’est la mission de celui qui vit comme un

bodhisattva en ce « monde d’endurance », le monde de Saha qu’est la réalité.

A la suite de ce poéme, le carnet représente de nouveau un mandala du Siitra du Lotus : au centre, le Dai-
moku (Namu Myohd Renge Kyd), encadré de part et d’autre par le Bouddha Prabhiitaratna et le Bouddha
Sakyamuni, et, & I’extérieur, les quatre bodhisattvas — Jogyd (_(£1T), Muhengyo (#£117), Jogyd (i517T) et
Anryligyd (Z2371T). Ces quatre bodhisattvas sont les chefs des bodhisattvas surgis de la Terre, qui incarnent
le veeu du Bouddha et sauvent concrétement les étres de la souffrance. Je crois que nous avons beaucoup a ap-

prendre de cette attitude : réfléchir a ce que 1’on peut faire pour les autres et se tenir a leurs cotés.

€ « Voir bien, écouter bien et comprendre »

Chaque fois que je lis, dans ce poéme, le passage : « Sans prendre en compte mon ego,
Voyant bien, écoutant bien et comprenant » je me dis que c¢’est, au sein de notre organisation, une pratique cou-
rante en premier lieu pour les responsables de branches et les responsables adjoints mais aussi pour tous les au-

tres membres.

Sans imposer ses propres opinions ou réflexions, en ayant confiance en la nature de bouddha de I’autre, on

écoute simplement et le mieux possible, ses plaintes et ses lamentations.

3



Exposition du dharma

C’est un moment précieux, durant lequel la personne peut trouver une issue a sa souffrance et a ses tour-
ments, ¢’est une noble pratique de bodhisattva. Tandis que celui qui parle, enveloppé par la bienveillance
de celui qui I’écoute, continue a exprimer ses reproches, ses plaintes et ses lamentations, peu a peu, il
comprend naturellement ce qui le fait souffrir et la cause de sa détresse. Son ceeur s’allége, et il finit par

trouver la voie sortie de ses difficultés.

Autrefois, lors d’une visite dans une région marquée par des conflits ethniques issus d’une guerre civile,
j’ai rencontré d’importants responsables religieux locaux. Peut-étre influencé par les paroles de Kenji, je
me suis contenté d’écouter en silence. Peu a peu, une atmosphére propice au dialogue s’est instaurée entre
ces personnes qui, auparavant, ne parvenaient pas a discuter entre elles. Je pense que c’est parce qu’alors
qu’ils exprimaient ce qu’ils portaient au fond d’eux-mémes, quelque chose comme un dieu ou un
Bouddha, présent dans le cceur de chacun, leur a fait prendre conscience que « se battre ainsi n’a aucun

S€ns ».

En observant le monde, on constate que les personnes qui souffrent sont innombrables, et que ce que
nous pouvons faire est infime. Méme si nous voudrions changer les choses, nous avons parfois nous aussi
le sentiment d’étre des « bons a rien » impuissants. Et pourtant, I’enseignement de Kenji est qu’il ne faut
jamais négliger notre vie quotidienne, en gardant une vision d’ensemble, en allant a la rencontre des au-
tres avec un cceur de respect et de priére, de fagon bienveillante et chaleureuse, et sans oublier le fait que
les pratiques simples et modestes de la vie quotidienne sont a la racine méme des solutions aux problémes
du monde.

« Kosei », numéro de février 2026



Germination des graines de I’éveil

Chapitre 2
Pour étre en lien avec autrui

La joie d’aider autrui a se développer
Comme enveloppé dans des ailes

Nikkyo NIWANO
Fondateur de la Rissho Kosei-kai

Le sens originel du mot japonais « hagukumu » semble étre « envelopper dans ses
ailes ». Les parents oiseaux enveloppent leurs ceufs de tout leur plumage pour les ré-
chauffer, puis élévent leurs oisillons éclos en les enveloppant dans leurs ailes pour les
protéger des prédateurs. C'est pourquoi le fait d'élever avec beaucoup d'attention et de
soin se dit « hagukumu » en japonais.

Mon grand-pére m'enveloppait complétement dans sa doudoune et m’a élevé ex-
actement de la méme maniére en me répétant sans cesse : « Deviens quelqu'un qui rend



Germination des graines de 1’¢éveil

service a autrui. » S'il m'avait enseigné la méme chose en me faisant asseoir bien droit
en face de lui sur les tatamis et en me parlant d'un ton sévére, je ne pense pas que cela
m'aurait marqué autant. C'est la toute la différence entre « éduquer » et
« hagukumu », « élever avec amour ».

Un autre aspect essentiel dans 1'éducation et la formation des autres est, comme le
faisait mon pére, de montrer l'exemple en agissant soi-méme correctement. En faisant

de la sorte, celui qui recoit I’enseignement découvre le plaisir d’apprendre d’autrui.

Germination des graines de I’éveil p.92



We welcome comments on our newsletter Living the Lotus: living.the.lotus.rk-international@kosei-kai.or.jp




