
Le titre de cette lettre mensuelle Living the Lotus—Buddhism in Everyday Life (« Vivre le Lotus—Le Bouddhisme au quotidien ») reflète notre 
vœu d’enrichir notre vie et de lui donner davantage de sens en vivant les enseignements du Sûtra du Lotus dans nos actes quotidiens, à l’image 
de la belle fleur de Lotus qui s’épanouit, bien que poussant dans l’eau boueuse. Le but de cette lettre publiée sur internet est d’aider les gens 
dans le monde entier à intégrer dans leur vie de tous les jours les enseignements du bouddhisme.  

La Risshô Kôsei-kai est une organisation bouddhique laïque dont le texte sacré 

est le Sûtra du Lotus. Elle fut établie en 1938 par Nikkyô NIWANO 

(fondateur) et Myôkô NAGANUMA (cofondatrice. Elle est composée 

d’hommes et de femmes ordinaires qui souhaitent intégrer les enseignements 

du Bouddha Śākyamuni dans leur vie quotidienne et contribuer à l’établisse-

ment de la paix dans le monde. Nous, les membres, avec l’actuel Président 

Nichikô NIWANO, œuvrons en tant que Bouddhistes à la transmission des 

enseignements du Bouddha tout en nous impli�quant dans de nombreuses 

actions locales et internationales en faveur de la Paix, en coopération avec 

d’autres organisations. 

Le 12 décembre, Yasutoshi Mori, Chef de la centre  
du Bangladesh (en poste depuis 2023), a démission-
né et Keiichi Akagawa (ancien directeur du départe-
ment de Rissho Kosei-kai internationale) a pris ses 
roles. 



Exposition du dharma  

Apprendre de Kenji Miyazawa  
Une vision large et un cœur de bodhisattva 

Nichikô NIWANO 

Président de la Risshô Kôsei-kai 

22

Comme des bodhisattvas surgis de la Terre 



3

Exposition du dharma  

   J’y vais porter ses gerbes de riz. 
   S’il y a au sud quelqu’un qui va mourir, 
   J’y vais lui dire qu’il n’a pas à avoir peur. 
   S’il y a au nord des querelles ou des procès, 
   Je leur dis d’arrêter, que cela n’en vaut pas la peine. 
   En temps de sécheresse, je verse des larmes. 
   Lors des étés froids, je marche, désemparé. 
   Tous m’appellent un bon à rien, 
   Ni loué, 
   Ni blâmé. 
   C’est ainsi 
   Que je voudrais être. 
 
   La détermination de Kenji, fondée sur sa foi, est exprimée avec une telle franchise que je ne peux dire qu’une 
seule chose : « C’est extraordinaire ! » Ce qui me frappe tout particulièrement, c’est le passage où, aux quatre 
directions — est, ouest, sud, nord — sont répétés les mots « j’y vais ». Courir au chevet d’un enfant malade, 
soutenir une femme épuisée par le travail des champs, dire la vérité de la vie à quelqu’un sur son lit de mort, 
apaiser les personnes en conflit et encourager la réconciliation : ce sont là des engagements de pratique 
concrète. Porter son attention sur la souffrance des autres, sur la douleur de leur cœur, et, quoi qu’il en soit, « y 
aller » et faire ce que l’on peut — on perçoit ici une volonté forte : c’est la mission de celui qui vit comme un 
bodhisattva en ce « monde d’endurance », le monde de Sahā qu’est la réalité. 
 
    À la suite de ce poème, le carnet représente de nouveau un mandala du Sūtra du Lotus : au centre, le Dai-
moku (Namu Myōhō Renge Kyō), encadré de part et d’autre par le Bouddha Prabhūtaratna et le Bouddha 
Śākyamuni, et, à l’extérieur, les quatre bodhisattvas — Jôgyô ( Muhengyô ( Jôgyô ( et 
Anryûgyô ( Ces quatre bodhisattvas sont les chefs des bodhisattvas surgis de la Terre, qui incarnent 

le vœu du Bouddha et sauvent concrètement les êtres de la souffrance. Je crois que nous avons beaucoup à ap-
prendre de cette attitude : réfléchir à ce que l’on peut faire pour les autres et se tenir à leurs côtés. 
 
 

 
 

 
 
   Chaque fois que je lis, dans ce poème, le passage : « Sans prendre en compte mon ego, 
Voyant bien, écoutant bien et comprenant » je me dis que c’est, au sein de notre organisation, une pratique cou-
rante en premier lieu pour les responsables de branches et les responsables adjoints mais aussi pour tous les au-
tres membres. 
 
   Sans imposer ses propres opinions ou réflexions, en ayant confiance en la nature de bouddha de l’autre, on 
écoute simplement et le mieux possible, ses plaintes et ses lamentations.  

« Voir bien, écouter bien et comprendre » 



4 

Exposition du dharma  

C’est un moment précieux, durant lequel la personne peut trouver une issue à sa souffrance et à ses tour-
ments, c’est une noble pratique de bodhisattva. Tandis que celui qui parle, enveloppé par la bienveillance 
de celui qui l’écoute, continue à exprimer ses reproches, ses plaintes et ses lamentations, peu à peu, il 
comprend naturellement ce qui le fait souffrir et la cause de sa détresse. Son cœur s’allège, et il finit par 
trouver la voie sortie de ses difficultés.   
 
   Autrefois, lors d’une visite dans une région marquée par des conflits ethniques issus d’une guerre civile, 
j’ai rencontré d’importants responsables religieux locaux. Peut-être influencé par les paroles de Kenji, je 
me suis contenté d’écouter en silence. Peu à peu, une atmosphère propice au dialogue s’est instaurée entre 
ces personnes qui, auparavant, ne parvenaient pas à discuter entre elles. Je pense que c’est parce qu’alors 
qu’ils exprimaient ce qu’ils portaient au fond d’eux-mêmes, quelque chose comme un dieu ou un 
Bouddha, présent dans le cœur de chacun, leur a fait prendre conscience que « se battre ainsi n’a aucun 
sens ».  
 
   En observant le monde, on constate que les personnes qui souffrent sont innombrables, et que ce que 
nous pouvons faire est infime. Même si nous voudrions changer les choses, nous avons parfois nous aussi 
le sentiment d’être des « bons à rien » impuissants. Et pourtant, l’enseignement de Kenji est qu’il ne faut 
jamais négliger notre vie quotidienne, en gardant une vision d’ensemble, en allant à la rencontre des au-
tres avec un cœur de respect et de prière, de façon bienveillante et chaleureuse, et sans oublier le fait que 
les pratiques simples et modestes de la vie quotidienne sont à la racine même des solutions aux problèmes 
du monde.  

« Kôsei », numéro de février 2026 
 
 
 



5 

Germination des graines de l’éveil 

Comme enveloppé dans des ailes 

Nikkyo NIWANO  
Fondateur de la Risshô Kôsei-kai  

Chapitre 2  
Pour être en lien avec autrui 

La joie d’aider autrui à se développer 

Le sens originel du mot japonais « hagukumu » semble être « envelopper dans ses 
ailes ». Les parents oiseaux enveloppent leurs œufs de tout leur plumage pour les ré-
chauffer, puis élèvent leurs oisillons éclos en les enveloppant dans leurs ailes pour les 
protéger des prédateurs. C'est pourquoi le fait d'élever avec beaucoup d'attention et de 
soin se dit « hagukumu » en japonais. 

 Mon grand-père m'enveloppait complètement dans sa doudoune et m’a élevé ex-
actement de la même manière en me répétant sans cesse : « Deviens quelqu'un qui rend 



6 

Germination des graines de l’éveil 

service à autrui. » S'il m'avait enseigné la même chose en me faisant asseoir bien droit 
en face de lui sur les tatamis et en me parlant d'un ton sévère, je ne pense pas que cela 
m'aurait marqué autant. C'est là toute la différence entre « éduquer » et 
« hagukumu », « élever avec amour ». 

 Un autre aspect essentiel dans l'éducation et la formation des autres est, comme le 
faisait mon père, de montrer l'exemple en agissant soi-même correctement. En faisant 
de la sorte, celui qui reçoit l’enseignement découvre le plaisir d’apprendre d’autrui

Germination des graines de l’éveil p.92



We welcome comments on our newsletter Living the Lotus: living.the.lotus.rk-international@kosei-kai.or.jp


